Lectio noviembre 23 de 2025
Trigésimo Cuarto Ordinario
Solemnidad de Jesucristo Rey Universal
Lucas 23, 35-43
“Jesus, acuérdate de mi cuando vengas con tu Reino”

Concluyamos este ano liturgico, en el cual nos ha acompanado el evangelista
Lucas, con esta bella oracion de san Juan Eudes, en la cual declaramos a Jesus
el “Rey” de nuestras vidas:

“Serior Jestis, que seas todo en la tierra como lo eres todo en el cielo.

Que lo seas todo en todas las cosas.

Vive y reina en nosotros en forma total y absoluta, para que podamos decir siempre:
jJestis es todo en todas las cosas!

jQueremos Sefior Jesiis que vivas y reines sobre nosotros!

Dios de poder y de misericordia, quebranta en nosotros cuanto a ti se opone.
Y con la fuerza de tu brazo toma posesion de nuestros corazones y nuestros cuerpos,
para que empieces en ellos el Reino de tu amor. Amén”. (San Juan Eudes)

Introduccion

“35 Estaba el pueblo mirando; los magistrados hacian muecas diciendo: «A otros
salvd; que se salve a si mismo si €l es el Cristo de Dios, el Elegido.»

36. También los soldados se burlaban de ¢l y, acercandose, le ofrecian vinagre
37 y le decian: «Si tii eres el Rey de los judios, jsalvate!»

38. Habia encima de él una inscripcion: «Este es el Rey de los judios.»

39. Uno de los malhechores colgados le insultaba: «;No eres tii el Cristo? Pues
jsalvate a ti y a nosotros!»

40. Pero el otro le respondid diciendo: «;Es que no temes a Dios, tu que sufres la
misma condena?

41. Y nosotros con razon, porque nos lo hemos merecido con nuestros hechos; en
cambio, éste nada malo ha hecho.»

42.Y decia: «Jestis, acuérdate de mi cuando vengas con tu Reino.»
43 Jestis le dijo: «Yo te aseguro: hoy estards conmigo en el Paraiso.»”

Sobre la cumbre de la pequena elevacion en las afueras de la ciudad de
Jerusalén esta Jesus crucificado.



No con corona de perlas y oro, no con poderoso bastén de mando, tampoco
con refinada corte a su servicio, pero desde alli humillado, sufriente y
encarnizado reina al servicio de la vida del hombre por quien se habia
encarnado.

Contemplando al rey crucificado culminamos en este domingo el ano
litargico en que nos ha acompanado de manera especial Lucas, el evangelista
de la ternura de Dios, de la misericordia, de la fuerza del Espiritu y de la
evangelizacion de los pobres y marginados, de la mujer y de los paganos; y
también el evangelista de Maria.

El altimo cuadro, con el cual cerramos este ano de “lectio divina” dominical
lucana, es una grandiosa escena de misericordia en el momento cumbre de la
vida terrena de Jesus: alli se nos ensena de qué manera Jesus es Rey y como
su reinado es coherente con su anuncio continuo de la misericordia.

El Jests que Lucas nos ha presentado, desde el pesebre hasta el Calvario,
como la manifestacion y la ilustracion perfecta de la bondad y de la
misericordia de Dios, no se desmiente a la hora de la cruz. Justo en esa hora,
el “amigo de publicanos y pecadores” sigue siendo leal a su proyecto al
acoger al criminal que comparte su cruel destino, dandoles asi a sus
discipulos la tltima y sublime leccién que nunca podran olvidar.

Contemplar al crucificado (23, 35%)

De brazos abiertos y manos clavadas en la Cruz, en el monticulo llamado
“Calvario” (por su parecido a un craneo o calavera; en arameo “Gulgutha” y
en griego: “Golgota”), Jesus aparece lo suficientemente expuesto como para
ser visto por una amplia multitud.

Se le ve rodeado por dos criminales (ver Lc 23,32.33.39), realizandose asi la
profecia isaidnica del “siervo sufriente” que dice: “ha sido contado entre los
malhechores” (Is 53,13, citada en Lc 22,37).

Estos criminales eran probablemente sediciosos fanaticos del partido Zelota,
adversarios politicos del imperio romano, como Barrabas, de quien se habia
dicho que “habia sido encarcelado por un motin que hubo en la ciudad y por
asesinato” (23,19).

Quizas no sean simplemente “ladrones”, como nos hemos habituado a
llamarlos, sino delincuentes de peligrosidad confirmada.

Frente al crucificado y su macabra corte, nos dice el evangelista que “estaba el
pueblo mirando” (23, 35%):



* El “estar” connota en este texto “permanencia”: el tiempo suficiente para
ver todo lo que le sucede al crucificado.

* Se dice que el pueblo estaba “mirando”. La dltima escena de la vida de
Jesus es vista de cerca con todos sus detalles. Notese el verbo que enmarca la
escena (23, 35%.48). El verbo griego utilizado aqui connota “contemplar”.

Mientras el evangelista Marcos, con su habitual realismo, abre aqui el espacio
para que se capte la realizacion del Salmo 22, 82 (“Todos los que me ven de mi se
mofan”; ver Mc 15,29:

“Los que pasaban por alli le insultaban meneando la cabeza”), Lucas por su parte
evita la descripcion de los gestos groseros, mostrando al pueblo mas bien con
una actitud respetuosa y curiosa. Para Lucas el pueblo se hace “testigo” de
los ultimos instantes del crucificado. No sucede lo mismo con los que ahora
van a hacerle sus bufonas solicitudes a Jesus.

Veamos en el texto como enfrentan a Jesus tres tipos de personas, de mayor a
menor dignidad:

(1) Los magistrados (23,35b)

(2) Los soldados romanos (23,36-38)

(3) Uno de los malhechores colgados junto a €l (23,39).

Poco a poco se va viendo a un Jesus cada vez mas degradado.

Por otra parte, uno de los términos clave de este evangelio sale a relucir en el
escenario siendo echado en cara a Jesus. Se trata del verbo “salvar”:

(1) “Que se salve a si mismo” (23,35b)
(2) “;Sdlvate!” (23,37b)
(3) “jSalvate a ti mismo y a nosotros!” (23,39¢).

Estos gritos a Jests estan asociados a la identidad que le reconocen:

(1) Los magistrados: “el Cristo de Dios, el Elegido”

(2) Los soldados: “el Rey de los judios”

(3) El primer criminal: “el Cristo”

(4) El segundo criminal: “Rey” (se dice de forma implicita en la frase: “cuando
vengas con tu reino”, 23,42).

Puede verse una alternancia entre los titulos “Cristo” y “Rey”: el mesianismo
de Jesuis se verifica en la realizacion de su predicacion del Reino. Las
solicitudes que le hacen en Jesus tienen que ver con la identidad que ha
revelado e intentan poner a prueba su predicacion sobre la salvacion pronta
del hombre sufriente.



Mientras esto va sucediendo, el pueblo sigue “contemplando” la escena.
Vamos también nosotros los lectores a contemplarla, siguiendo paso a paso
sus dos momentos:

(1) Las afrentas de los magistrados, los soldados y el criminal (23,35b-39)
(2) La réplica del otro criminal a su companero (23,40-41)
(3) El breve dialogo entre los dos crucificados: el criminal y Jesus (23,42-43)

1. Las afrentas al Rey y Salvador crucificado (23,35b-39)

Antiguamente en la coronacion de un rey, sus cortesanos desfilaban
solemnemente frente a su nuevo soberano para expresarle su reconocimiento
de subditos, exaltar sus virtudes y felicitarlo. Paraddjicamente en el caso de
Jestuis nos encontramos con una escena que representa el polo opuesto.

1.1. Primera afrenta (23,35b)

“Los magistrados hacian muecas diciendo: "A otros salvo; que se salve a si mismo si él
es el Cristo de Dios, el Elegido’” (23,35)

Los primeros en ridiculizar a Jestis son las autoridades judias, los
“magistrados”. Ellos le piden a Jestis que muestre su potencia.

Esto nos remite al comienzo del evangelio. En el momento del nacimiento de
Jesus, el Angel del Senor habia anunciado:

“Hoy os ha nacido, en la ciudad de David, un Salvador, que es el Cristo Sernor”
(2,11). La venida del Mesias habia sido recibida con bombos y platillos: jun
Mesias de linaje real que tenia como mision la “Salvacion”!

A lo largo del evangelio se fue narrando como efectivamente Jesus era el
“salvador” que se ponia misericordiosamente al lado de los débiles, que se
hacia presente en situaciones de peligro mortal, que venia al encuentro de
toda necesidad humana “para buscar y salvar lo que estaba perdido” (19,10).

Pero ahora, cuando ha sido cruelmente golpeado, cuando ha sido llevado a la
fuerza al patibulo, cuando pende clavado en una cruz, cuando es €l quien
pasa extrema necesidad, vale la pregunta:

> ;Este es él el Cristo, el rey definitivo enviado por Dios, que garantiza la
salvacion plena a todo hombre?

> ;Para qué sirve un Cristo que no puede ni siquiera salvarse a si mismo
de la muerte?

iSi su pretension es verdadera, que lo demuestre en este momento, que dé
una prueba!



jEste es el momento para demostrar que tiene poder para salvar, es decir, que
es el verdadero “Cristo de Dios” (tal como lo confesé solemnemente Pedro;
9,20)!

Lo que habia sido firmemente afirmado por el apdstol es reformulado en una
frase condicional por las autoridades de Israel: “Si es el Cristo de Dios...”.

La aceptacion de su mesianismo dependeria de un nuevo acto milagroso
espectacular que eliminara su dolor y cambiara su destino en los ultimos
instantes de la cruz.

Pero mas alla de los gestos burlones —las muecas y los improperios- de los
adversarios, la cruz esta anunciando una verdad: Jesus es verdaderamente el
“Elegido” de Dios (como se proclamo en la Transfiguracion: 9,35) pero su
mision la realiza por el misterioso camino del sufrimiento, de la misma
manera que el “Siervo de Yahvé” antiguamente profetizado (ver Is 42,1; sobre
todo el “cuarto cantico del siervo”: Is 52,13-53,12).

La expectativa de que Dios venga a rescatar al “justo” de sus espantosos
sufrimientos y atin de la muerte (“Pues si el justo es hijo de Dios, él le asistird y le
librard de las manos de sus enemigos”, Sabiduria 2,18), serd cumplida de manera
diferente a la que los judios esperaban.

1.2. Segunda afrenta (23,36-38)

“También los soldados se burlaban de él y, acercandose, le ofrecian vinagre y le
decian: ‘Si tii eres el Rey de los judios, jsalvate!” (23,36-37)

En segundo lugar, encontramos a los soldados que vienen a reirse de Jesus.
Semejante humillacion no la encontramos sino en el evangelio de Lucas.
Como en el caso anterior, la burla estd compuesta de gestos y palabras. La
descripcion del gesto esta vez es mas clara: “le ofrecian vinagre”. Tengamos
presente que el motivo de la burla es la inscripcion que, sobre su cabeza, lo
declara “rey”.

1.2.1. El vinagre

Burlandose, “Le ofrecian vinagre”. Llega la hora del brindis por el nuevo

‘" 77

rey”.
El gesto del ofrecimiento de vinagre por parte de los soldados lo encontramos

en todos los evangelios (ver Mc 15,36; Mt 27,48; Jn 19,29-30). Es la burda
caricatura de un poder humillado.

El “vinagre” que aqui se menciona es un preparado que servia como bebida
energizante, apta para quien hacia grandes esfuerzos fisicos como los



soldados o también cualquier persona con debilidad fisica. No es extrafio que
los soldados tuvieran esa bebida a la mano.

En el caso de Jesus, los soldados tienen un aparente gesto de caridad con el
moribundo sediento, pero en realidad se trata de extenderle la agonia y
prolongarle el sufrimiento. Mientras tanto, sus adversarios se gozan en verlo
sufrir, como dice el Salmo 69,20-22:

“Ante mi estan todos mis opresores / El oprobio me ha roto el corazon y desfallezco
(...)/ En mi sed me han abrevado con vinagre”.

Se asoma entonces una nueva ironia: el rey, quien debia ser sano y fuerte, es
un pobre hombre débil. Aquel que lleva encima de su cabeza el titulo:

“Rey de los Judios” (23,28), no tiene fuerza para comandar un ejército.
Los soldados se mofan.
1.2.2. La burla del “rey” débil

Los soldados ya han hecho notar la contradiccion que hay entre el crucificado
y la inscripcion que pende sobre su cabeza (“Este es el Rey de los judios”;
23,38b), ahora con sus palabras vuelven a senalar la incapacidad del “rey”:
“Si tii eres el Rey de los judios, jsdlvate!” (23,37).

A diferencia de la anterior burla de los magistrados, los soldados enfrentan a
Jesus en segunda persona: “Si ta eres...”. Ya no solamente se ridiculiza lo que
ha narrado el evangelio, sino que se pide a Jesus que responda por su
contradictoria situacion presente.

El poder del reinado de Jests esta desacreditado. Pero de nuevo el evangelio
nos va contando que el reinado de Jesus es de otro orden, no es politico. Mas
aun, que este espectaculo de debilidad humana es lugar de salvacion.

El “;Salvate a ti mismo!” cobra mas fuerza. Jesus, el salvador de los pobres,
enfermos y oprimidos, se habia presentado en discurso inaugural en Nazaret
como el “ungido por el Espiritu”, el que era conducido por el “poder del
Espiritu”. En aquella ocasion habia previsto que se le diria: “Médico, curate a
ti mismo”.

1.3. Tercera afrenta (23,39)

“Uno de los malhechores colgados le insultaba: *;No eres tii el Cristo? Pues jsdlvate a
ti y a nosotros!”” (23,39)

Los insultos a Jesus crucificado llegan a su punto mas alto: lo hace un
criminal. Este hombre que aparece “colgado” (o sea también crucificado; ver



Hch 5,30; 10,39; Gal 3,13), compartiendo el mismo destino de Jestis y desde su
desesperacion afrenta a Jesus.

1.3.1. Una blasfemia

El narrador del evangelio califica las palabras del criminal como “blasfemia”
(las traducciones colocan generalmente: “insulto”).

Al poner este calificativo el evangelista parece estar haciendo una reflexion: la
burla a Jesus por rehusarse a usar sus poderes para revertir el sufrimiento y
la muerte es una blasfemia contra él porque estd contradiciendo la gran
proclamacién (y se entiende que esto es una reflexion pascual) de que el
Mesias por el camino del sufrimiento entro en su gloria (24,26); por ese
camino transitaran los discipulos (Hch 14,22).

1.3.2. La salvacion del criminal

El tema de la “salvacion” sigue presente como en los casos anteriores y,
todavia mds, se amplia. Al reto que le acaban de hacer los soldados de
“salvarse a si mismo” se le agrega el “salvanos a nosotros”.

El criminal aparece como uno que —ante el horror de la muerte- siente honda
repugnancia por su sufrimiento, no acepta ni su cruz ni la de Jests.

A la pregunta retorica “;No eres tu el Cristo?”, la respuesta logica es “si” y
podria dar a entender que el criminal estaria reconociendo implicitamente la
identidad mesidnica de Jesus. Sin embargo, la cuestion se invierte porque su
forma condicional presupone que lo reconoceria como “Cristo” si Jesus
hiciera algo ahora en la cruz por si mismo y sus compafieros de castigo.

Con todo hay una segunda interpretacion posible, segun la cual el criminal -
probablemente un revoltoso politico del grupo zelota-, leyendo también la
inscripcion “Rey de los Judios” en la cruz de Jestis no podria haber aceptado
como Mesias a uno que no promueve la revolucion politica.

De cualquier forma, la interpelacion a Jesus suena amarga y la forma verbal
deja entender que la hace repetidamente: el moribundo no comprende por
qué Jesus no hace nada en este momento y blasfema contra la obra de Dios en
Jesus.

1.3.3. ;Habra una respuesta?

En fin, los magistrados, los soldados y hasta el criminal ponen en tela de
juicio toda la obra anterior de Jesus. La realidad de la cruz parece desmentir
claramente su pretension mesidnica:



Una persona que cuelga de una cruz y que esta a punto de morir, ;como
puede ayudar a los otros?

Quien depende de su ayuda, ahora no podria mas que reirse, buscar otro
mesias o desesperarse.

Bueno, queda también el camino mismo del evangelio que paso a paso nos va
revelando en el acontecimiento pascual como efectivamente Jestus es el
salvador, el verdadero rey, y no “a pesar de” sino precisamente “por medio”
de la Cruz.

2. Las palabras del “Buen ladron”: modelo de discipulado (23,40-41)

Cuando todo parece perdido, cuando duele el silencio de Jesus, de repente
interviene el otro criminal que acompafa a Jesus en su condena para darle un
giro importante a la comprension del “reinado” de Jesus:

(1) Se dirige a su compafiero, introduciendo una palabra correctiva sobre
su errada apreciacion (23,40-41).
(2) Se dirige al mismo Jestis en una implicita confesion de fe que le da paso
al pronunciamiento final del Maestro (23,42).
2.1. En defensa de Jesus (23,40-41)

“Pero el otro le respondio...” (23, 40?)

El segundo criminal —el tradicionalmente mal llamado “buen ladrén”- entra
en escena interrumpiendo a su companero:

(1) lo reprende con una pregunta (23,40b), y
(2) hace una afirmacion sobre ellos y sobre Jestis, mostrando el gran contraste
(23,41).

2.1.1. Pregunta (23,40b)

El evangelista ya habia calificado la afrenta del criminal como una
“blasfemia”, ahora su mismo compafiero la califica de falta de “temor de
Dios”: “;Es que no temes a Dios, tii que sufres la misma condena?” (23,40b).

Del primer criminal se habria esperado una reaccion distinta frente a Jesus.
Cuando leemos el texto en griego, percibimos un matiz: “es que ni siquiera

77

ta...”.

Y viene enseguida el punto central de la dura reprension: burlarse del
crucificado en su situacion humillante es no “temer a Dios”.



La expresion ya habia aparecido en la parabola del juez inicuo que “no temia a
Dios ni respetaba a los hombres” (18,2; ver también 1,50; Hch 10,2.22.35;
13,16.26).

Tanto alli como aqui significa: ignorar el juicio de Dios. Y colocarse de cara al
juicio de Dios es algo que el criminal deberia estar haciendo ahora en la
antesala de la muerte. Ante la muerte se deberia estar pidiendo perdon a Dios
por los pecados y no insultandolo.

2.1.2. Afirmacion (23,41)

“Y nosotros con razon, porque nos lo hemos merecido con nuestros hechos; en cambio,
éste nada malo ha hecho” (23,41)

El criminal sigue su discurso. Después de interpelar a su compariero,

(1) reflexiona sobre si mismo (23, 41%) y
(2) sobre Jesus (23,41Db).

(1) La culpabilidad: “nos lo hemos merecido” (23, 41%)

El criminal reconoce que él y su compafiero estan sufriendo su castigo
justamente: “nosotros con razon”. Frente a la inocencia de Jesus el criminal
ahora reconoce su pecado: “nos lo hemos merecido por nuestros hechos”.

Se abren las puertas de la reconciliacion: aceptar el castigo es una expresion
de penitencia (ver Salmo 51,6bc).

(2) La inocencia: “nada malo ha hecho” (23,41b)

Ellos estan recibiendo castigo por sus hechos, ;pero Jesus? La antitesis
entonces se hace notar: “en cambio, éste nada malo ha hecho”, él no ha hecho
nada equivocado, literalmente en griego “nada fuera de lugar”.

Quien viene leyendo el relato de la pasion desde el comienzo recuerda en este
momento que acerca de Jesus la autoridad romana habia declarado
publicamente su inocencia, o sea que Jesus era justo: “nada ha hecho que
merezca la muerte” (23,15).

En el mismo sentido se expresara también el centurion romano a la hora de la
muerte de Jesus: “ciertamente este hombre era justo” (23,47).

De la inocencia de Jestuis, su companero en el patibulo ofrece un nuevo
testimonio publico.



2.2. Una suplica a Jesus (23,42)
“Y decia: ‘Jesuis, acuérdate de mi cuando vengas con tu Reino’” (23,42)

Ahora el criminal vuelve su mirada hacia Jests y pronuncia una oracion en la
que le manifiesta su esperanza de ser aceptado por Dios. Al no pedirle a Jests
que lo libere de la muerte, sino que lo admita en el Reino que se manifestara
con su “venida” gloriosa, en pocas y densas palabras este hombre sefiala el
sentido del reinado de Jesus.

También este malhechor ha visto el titulo de Jests “Rey” encima de la Cruz.
Solo que él lo interpreta de otra manera, €l va en la direccidn correcta.

Las palabras son significativas:

(1) “Jestis” es invocado directamente. Hasta ahora ninguno de los anteriores
lo habia llamado por su nombre.

(2) El “acuérdate” tiene el sentido de “acordarse para bien”; hoy diriamos
“piensa en mi”.

(3) Pone su mirada en el triunfo final de Jesus: “Cuando vengas con tu Reino”
implica el “Cuando vengas como Rey”, esto es, en la parusia, cuando el Hijo
del hombre venga resucitado de la muerte y con la gloria y la plenitud del
poder de Dios (ver el evangelio del domingo proximo).

Esta ha tenido inicio con la “entrada” de Jests en su Reino en la Resurreccion,
Ascension y Exaltacion.

Como puede notarse, el criminal ve en Jesus mucho mas que un martir que
muere inocentemente: ve al autor de la salvacion.

De esta manera implicitamente confiesa su fe: Jests es el Mesias.

Un crucificado podria comprender mejor a otro crucificado. En
contraposicion al anterior, el segundo criminal - “el buen ladrén”- comienza a
revestir la figura de un auténtico discipulo de Jests que reconoce sus
pecados, que testimonia la inocencia del Crucificado y que estd dispuesto a
entrar en ese camino que pasando por la muerte culmina en el paraiso. En
todo este breve proceso se puede ver que este hombre capta mejor que
ningun otro en todo el relato de la pasion quién es Jesus.

3. La respuesta de Jesus al criminal (23,43)
“Jestis le dijo: "Yo te asequro: hoy estards conmigo en el Paraiso’” (23,43)

La respuesta de Jesus es un solemne “amén” a toda su obra de misericordia a
lo largo del evangelio, el broche de oro de su mision salvifica. E1 Maestro
pronuncia su ultima leccion comenzando con un solemne: “Yo te aseguro”.

10



De nuevo vemos coOmo cada palabra tiene su peso:
(1) IIHOyII

El “hoy” parece insinuar, en primer lugar, que ese mismo dia de la crucifixion
es el dia de la entrada en el Paraiso. Pero hay mas. En el evangelio de Lucas el
“hoy” es el tiempo de gracia pregonado por Jesus, en el cual la salvacion se
hace realidad:

1. “Hoy ha nacido un salvador” (2,1)

2. “Hoy se ha cumplido esta Escritura” (4,21)

3. “Hoy hemos visto cosas maravillosas” (5,26)

4. “Hoy la salvacion ha llegado a esta casa” (19,9).

Con el “hoy” Jests corrige amablemente al buen ladron, quien espera la
salvacion para el futuro (“Cuando vengas en tu Reino”). El Reinado de Jests,
si bien se consumara en el tiempo de la exaltacion y de la parusia, abrio sus
puertas en el ministerio de Jesus y particularmente en la Cruz: con su muerte
entra en posesion de su sefiorio real en el cielo (ver 24,26), tal como lo
proclamo en el juicio ante las autoridades judias, “Desde ahora el Hijo del
hombre estara sentado a la diestra del poder de Dios” (22,69).

(2) “Estaras conmigo”

iLa frase no puede ser mas bella! Senor que acoge los pecadores lo hace
también con este criminal que ha admitido su culpa y ha suplicado la
aceptacion de Dios. El don de la vida del Crucificado es también para este
pecador el hoy de la salvacion. Pareciera que en este momento se sintetizaran
todos los encuentros narrados en el evangelio: el crucificado es el salvador de
todos los pecadores.

Por lo demas, la muerte de Jests abre una posibilidad de conversion incluso
en el ultimo instante.

Tenemos aqui el abrazo de la reconciliacion con Dios que se abre desde el
aqui y el ahora de la Cruz.

(3) “En el Paraiso”

El “Paraiso” incida el “cielo”, la “comunién” definitiva con Dios (ver 2 Cor
13,4; Ap 2,7).

Vale recordar que el término “Paraiso” proviene de la lengua persa y
significa originalmente “jardin”, “parque”; luego ésta fue utilizada por los
traductores de la version griega del Antiguo Testamento para referirse al
“Jardin del Edén” en Gn 2,8 (ver también Is 51,3).

11



Jesus le pone una cita al nuevo discipulo: no el lugar de la muerte sino de la
vida plena que nos ha alcanzado Jests con su victoria pascual. Esto equivale
a una promesa de perdon para el malhechor agonizante.

Una nueva comprension de la muerte se revela: ésta conduce a los discipulos
hasta la presencia de Jesus, esto es, hasta la comunién con el Dios de la vida
en el cielo.

En conclusion...

En un momento de desorientacion general en medio de los dolorosos
acontecimientos de la pasion, solamente un delincuente proclama su fe en el
Mesias Salvador.

El poder del reinado de Jests se despliega en funcidn de la salvacion de todas
las personas, particularmente de los antisociales y criminales que se vuelven
a €l con fe. El segundo criminal —a diferencia de los que antes de ¢él se han
dirigido al crucificado- capta de qué manera Jests reina en la Cruz y se deja
salvar por él.

No hay que dejar perder de vista la grandeza de la fe del malhechor
convertido. No es comun encontrar en los evangelios casos parecidos. Lo
habitual es que se reconozca la dignidad de Jestis después de algun milagro,
pero nunca en circunstancias tan negativas.

De esta forma, el criminal sentenciado se convierte en un “catequista”. como
bien dijo san Juan Criséstomo: “No subestimemos a este ladron y no tengamos
vergiienza de tomar como maestro a aquel a quien el Serior no tuvo vergiienza de
introducir, delante de todos, en el paraiso”.

El “buen ladrén”, no fijdandose en su propio sufrimiento, se esfuerza por
hacer caer en cuenta a su compafiero desesperado ante quién se encuentran.

De “discipulo” pasa enseguida a ser “apostol” que testimonia desde lo alto de
la Cruz que Jesus es el modelo hacia el cual todo el mundo debe mirar.

El invita a la humanidad entera a comprender el misterio del Crucificado:
comenzando por los martires que comparten su destino de sufrimiento, pero
incluyendo también a los pecadores, aquellos que sufren la consecuencia de
sus errores. Esta es la buena noticia: todos podemos encontrar en Jesus un
refugio, porque El es el rey misericordioso que se ocupa de nuestras vidas.

Con el “Buen ladrén” aprendemos finalmente que lo grave no es la
condenacion al patibulo sino la exclusion del Reino de Dios.

12



Y para que nadie se quede fuera no nos cansaremos de proclamar el “pregon
pascual” que comenzd en medio de aquel didlogo amoroso entre Jesus y el
delincuente: anunciamos la victoria sobre la muerte para Jesus y para todos lo
que crean en €l.

Terminemos nuestro afio litargico poniendo la mirada en lo esencial: nuestra
cita con Dios no es en la morada de los muertos sino en el Reino de la vida y
de los vivos que comenz¢ a brillar en la Cruz.

4. Releamos el evangelio con los Padres de la Iglesia

Deteniéndose en la figura del “buen ladréon”, san Juan Crisdstomo y san
Agustin nos regalan hoy valiosas intuiciones para la captacion espiritual del
texto. Vale la pena leerlos mas de una vez.

4.1. San Juan Crisostomo:

“El ladron fue mds alla de las apariencias”

“Me diras: *;Qué hizo de extraordinario este ladron para merecer, después de la cruz,
el paraiso?’.

Ya te respondo:

® En cuanto, en el suelo, Pedro negaba al Maestro; él, en lo alto de la cruz lo
proclamaba ‘Serior” (...).

* El discipulo no supo aguantar la amenaza de una criada; el ladrdn, ante todo un
pueblo que lo circundaba gritaba y ofendia, no se intimidd, no se detuvo en la
apariencia vil de un crucificado, supero todo con los ojos de la fe, reconocid al Rey del
Cielo y con animo inclinado ante €l dijo: ‘Sefior, acuérdate de mi, cuando estés en tu
Reino’.

Por favor, no subestimemos a este ladron y no tengamos vergiienza de tomar como
maestro a aquel a quien el Serior no tuvo vergiienza de introducir, delante de todos,
en el paraiso; no tengamos vergiienza de tomar como maestro a aquel que, ante toda la
creacion, fue considerado digno de la convivencia y la felicidad celestial.

Pero reflexionemos atentamente, sobre todo, para que podamos percibir el poder de la
cruz”. (San Juan Crisdstomo, “De cruce et latrone”, I 2s: PG 49,401ss)

4.2. San Agustin:

“Reconocio al dador de gracia sin despreciar al compariero de castigo”

“Dios se deleita con nuestra justicia, no con nuestros tormentos. Y en el tormento del
juicio del Dios omnipotente y veraz no se preguntard lo que cada cual habra sufrido
sino la causa por la cual sufrio. No es por causa de la pena del Sefior, sino de su

13



causa, que nos podemos persignar con la Cruz del Sefior. Porque si eso se debiera a la
pena, la pena idéntica de los ladrones obtendria el mismo efecto.

En un mismo lugar estaban tres crucificados; en medio estaba el Sefior, que fue
contado entre los malhechores (Is 53,12).

Por otro lado, le pusieron dos ladrones, pero su causa no era la misma. Estaban al
lado del Crucificado, pero los separaba una gran distancia. A ellos, los crucificaron
sus crimenes; al Sefior, los nuestros.

Entre tanto, hasta en uno de ellos se manifesto suficientemente cudnto vale no el
tormento de crucificado sino la piedad de confesor.

En medio del dolor, el ladron obtuvo lo que Pedro, lleno de temor, habia perdido.
Reconocio su crimen, subio a la cruz, cambio su causa y compro el paraiso.

Merecié cambiar enteramente su causa aquel que no desprecio a Cristo por el hecho de
sufrir la misma pena que EL

Los judios despreciaron a Aquel que hacia milagros; él creyd en quien colgaba de un
madero. Reconocid como Sefior al compariero de cruz y, creyendo, violento el Reino de
los Cielos.

Cuando vacilaba la fe de los apdstoles, el ladron creyo en Cristo. Justamente merecio
escuchar: "Hoy estards conmigo en el Paraiso’” (San Agustin de Hipona, Sermén 285,2)

5. Cultivemos la semilla de la Palabra en lo profundo del corazon:

5.1. Después de leer atentamente el relato, ;Qué es lo que mas me impresiona
de éI?

5.2. ;Se escuchan de nuevo, aiun con otros términos, las afrentas que le
hicieron a Jesus en cuanto estaban clavado en la Cruz?

¢ Qué ejemplos concretos podria poner?
5.3. ;Cémo entienden el “Reino” de Jests

(1) los magistrados,

(2) los soldados,

(3) el primer malhechor y

(4) el segundo malhechor conocido como el “buen ladron”?
5.4. Cuando pienso en “Jesus Rey” ;qué me viene a la mente?

;Qué me corrige el evangelio de hoy?

;Por qué la proclamacion del “Rey del Universo” estd estrechamente ligada al
acontecimiento de la Cruz?

14



5.5. ;El camino de fe del “buen ladrén” de qué manera ilumina el mio para
que hoy y siempre proclame que Jesus “vive” y “reina” en mi vida, en mi
familia, en mi comunidad y en todos los ambientes y culturas del mundo?
¢Qué implica para mi esta proclamacion si estoy viviendo una enfermedad,
una situacion dificil que estremece mi fe?

P. Fidel Onoro C., gm
Centro Biblico Pastoral del CELAM

15



