
www.ocarm.org/es 
  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

LECTIO DIVINA FEBRERO DE 2026 
LECTIO DIVINA FEBRERO DE 2026 2 
Lectio Divina: domingo, 1 de febrero de 2026 3 
Lectio Divina: lunes, 2 de febrero de 2026 5 
Lectio Divina: martes, 3 de febrero de 2026 8 
Lectio Divina: miércoles, 4 de febrero de 2026 10 
Lectio Divina: jueves, 5 de febrero de 2026 12 
Lectio Divina: viernes, 6 de febrero de 2026 15 
Lectio Divina: sábado, 7 de febrero de 2026 17 
Lectio Divina: domingo, 8 de febrero de 2026 19 
Lectio Divina: lunes, 9 de febrero de 2026 23 
Lectio Divina: martes, 10 de febrero de 2026 24 
Lectio Divina: miércoles, 11 de febrero de 2026 26 
Lectio Divina: jueves, 12 de febrero de 2026 29 
Lectio Divina: viernes, 13 de febrero de 2026 31 
Lectio Divina: sabato, 14 de febrero de 2026 32 
Lectio Divina: domingo, 15 de febrero de 2026 34 
Lectio Divina: lunes, 16 de febrero de 2026 39 
Lectio Divina: martes, 17 de febrero de 2026 41 
Lectio Divina: miércoles, 18 de febrero de 2026 43 
Lectio Divina: jueves, 19 de febrero de 2026 49 
Lectio Divina: viernes, 20 de febrero de 2026 50 
Lectio Divina: sábado, 21 de febrero de 2026 52 
Lectio Divina: domingo, 22 de febrero de 2026 53 
Lectio Divina: lunes, 23 de febrero de 2026 57 
Lectio Divina: martes, 24 de febrero de 2026 59 
Lectio Divina: miércoles, 25 de febrero de 2026 61 
Lectio Divina: jueves, 26 de febrero de 2026 63 
Lectio Divina: viernes, 27 de febrero de 2026 65 
Lectio Divina: sábado, 28 de febrero de 2026 67 
 
1  

 
1 Imagen de portada: Presentación del Niño Jesús en el Templo, Ambrogio Lorenzetti, 1342. 
Galería de los Uffizi, Florencia, Italia. 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Lectio Divina: domingo, 1 de febrero 
de 2026 
IV Domingo del Tiempo ordinario 

1) Oración  
Dios todopoderoso y eterno: ayúdanos a llevar una vida según tu voluntad, para que 
podamos dar en abundancia frutos de buenas obras en nombre de tu Hijo predilecto. 
Que vive y reina contigo.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 4,35-41  

Este día, al atardecer, les dice: «Pasemos a la otra orilla.» Despiden a la gente y le llevan 
en la barca, como estaba; e iban otras barcas con él. En esto, se levantó una fuerte 
borrasca y las olas irrumpían en la barca, de suerte que ya se anegaba la barca. Él 
estaba en popa, durmiendo sobre un cabezal. Le despiertan y le dicen: «Maestro, ¿no te 
importa que perezcamos?» Él, habiéndose despertado, increpó al viento y dijo al mar: 
«¡Calla, enmudece!» El viento se calmó y sobrevino una gran bonanza. Y les dijo: «¿Por 
qué estáis con tanto miedo? ¿Cómo no tenéis fe?» Ellos se llenaron de gran temor y se 
decían unos a otros: «Pues ¿quién es éste que hasta el viento y el mar le obedecen?»  

3) Reflexión  
El evangelio de hoy describe la borrasca en el lago y Jesús que duerme en la barca. A 
veces nuestras comunidades se sienten como un barquito perdido en el mar de la vida, 
sin mucha esperanza de poder llegar al puerto. Jesús parece estar durmiendo en 
nuestra barca, pues no aparece ningún poder divino para salvarnos de las dificultades y 
de la persecución. En vista de esta situación de desesperación, Marcos recoge diversos 
episodios que revelan como Jesús está presente en medio de la comunidad. En las 
parábolas se revela el misterio del Reino presente en las cosa de la vida (Mc 4,1-34). 
Ahora comienza a revelar el misterio del Reino presente en el poder que Jesús ejerce a 
favor de los discípulos, a favor de la gente y, sobre todo, a favor de los excluidos y 
marginados. Jesús vence el mar, símbolo del caos (Mc 4,35-41). ¡En él actúa un poder 
creador! Jesús vence y expulsa al demonio (Mc 5,1-20). En él actúa ¡el poder de la vida! 
¡Es el Jesús vencedor! Las comunidades no tienen que temer (Mc 5,21-43). Es éste el 
motivo del pasaje de la borrasca aplacada que meditamos en el evangelio de hoy.  

• Marcos 4,35-36: El punto de partida: “Vamos para el otro lado”. Fue un día pesado, de 
mucho trabajo. Terminado el discurso de las parábolas (Mc 4,1-34), Jesús dice: 
“¡Pasemos a la otra orilla!” Le llevan en la barca, como estaba, la barca de donde había 
hecho el discurso de las parábolas. De tan cansado que estaba, Jesús se pone a 
dormir sobre un cabezal. Este es el cuadro inicial que Marcos nos pinta. Un cuadro 
bonito, y bien humano.  

• Marcos 4,37-38: La situación desesperada: “¿No te importa que perezcamos?” El lago 
de Galilea está rodeado de montañas. A veces, por entre las hendiduras de las rocas, 
el viento cae encima del lago y provoca repentinas tempestades. Viento fuerte, mar 
agitado, ¡barca llena de agua! Los discípulos eran pescadores experimentados. Si 
piensan que se van a hundir, entonces la situación es ¡realmente peligrosa! Jesús ni 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

siquiera se despierta, sigue durmiendo. Este sueño profundo no es sólo señal de un 
gran cansancio. Es también expresión de confianza tranquila que tiene en Dios. El 
contraste entre la actitud de Jesús y los discípulos ¡es grande!  

• Marcos 4,39-40: La reacción de Jesús: “¿Cómo no tenéis fe?” Jesús se despierta, no 
por causa de las olas, sino por causa del grito desesperado de los discípulos. Primero, 
se dirige al mar y dice: “¡Calla, enmudece!” Y luego el mar se aplaca. Enseguida se 
dirige a los discípulos y dice: “¿Por qué estáis con tanto miedo? ¿Cómo no tenéis fe?” 
La impresión que se tiene es que no es preciso aplacar el mar, pues no había ningún 
peligro. Es como cuando uno llega a una casa y el perro, al lado del dueño, empieza 
a ladrar. No hay que tener miedo porque está el dueño que controla la situación. El 
episodio de la tempestad calmada evoca el éxodo, cuando la gente, sin miedo, 
pasaba en medio de las aguas del mar (Ex 14,22). Evoca al profeta Isaías que decía a 
la gente: “¡Si atraviesas las aguas, yo estaré contigo!” (Is 43,2) Jesús rehace el éxodo y 
realiza la profecía anunciada por el Salmo 107(106),25-30.  

• Marcos 4,41: El no saber de los discípulos: “¿Quién es éste hombre?” Jesús aplaca el 
mar y dice: “¿Cómo es que no tenéis fe?” Los discípulos no saben qué responder y se 
preguntan: “¿Quién es éste que hasta el mar y el viento le obedecen?” ¡Jesús parece 
un extraño para ellos! A pesar de haber estado tanto tiempo con él, no saben bien 
quién es. ¿Quién es este hombre? Con esta pregunta en la cabeza, las comunidades 
siguen la lectura del evangelio. Y hasta hoy, es ésta la misma pregunta que nos lleva 
a continuar la lectura de los Evangelios. Es el deseo de conocer siempre y mejor el 
significado de Jesús para nuestra vida. 

• ¿Quién es Jesús? Marcos comienza su evangelio diciendo: “Inicio de la Buena Nueva 
de Jesucristo, Hijo de Dios” (Mc 1,1). Al final, en la hora de la muerte, un soldado 
pagano declara: “Verdaderamente, ¡este hombre era Hijo de Dios!” (Mc 15,39) Al 
comienzo y al final del Evangelio, Jesús es llamado Hijo de Dios. Entre el comienzo y 
el fin, aparecen muchos otros nombres de Jesús. He aquí la lista: Mesías o Cristo (Mc 
1,1; 8,29; 14,61; 15,32); Señor (Mc 1,3; 5,19; 11,3); Hijo amado (Mc 1,11; 9,7); Santo de Dios (Mc 
1,24); Nazareno (Mc 1,24; 10,47; 14,67; 16,6); Hijo del Hombre (Mc 2,10.28; 8,31.38; 9,9.12.31; 
10,33.45; 13,26; 14,21.21.41.62); Novio (Mc 2,19); Hijo de Dios (Mc 3,11); Hijo del Dios 
altísimo (Mc 5,7); Carpintero (Mc 6,3); Hijo de María (Mc 6,3); Profeta (Mc 6,4.15; 8,28); 
Maestro (frecuente); Hijo de David (Mc 10,47.48; 12,35-37); Bendito (Mc 11,9); Hijo (Mc 
13,32); Pastor (Mc 14,27); Hijo del Dios bendito (Mc 14, 61); Rey de los judíos (Mc 
15,2.9.18.26); Rey de Israel (Mc 15,32). Cada nombre, título o atributo es un intento de 
expresar lo que Jesús significaba para las personas. Pero un nombre, por más bonito 
que sea, nunca llega a revelar el misterio de una persona, mucho menos de la 
persona de Jesús. Además de esto, algunos de estos nombres dados a Jesús, 
inclusive los más importantes y los más tradicionales, son cuestionados y puestos en 
duda por el Evangelio de Marcos. Así que, en la medida en que avanzamos en la 
lectura del evangelio, Marcos nos obliga a revisar nuestras ideas y a preguntarnos, 
cada vez de nuevo: “En definitiva, ¿quién es Jesús para mí, para nosotros?” Cuanto 
más se avanza en la lectura de Marcos, tanto más se quiebran los títulos y los criterios. 
Jesús no cabe en ninguno de estos nombres, en ningún esquema, en ningún título. 
¡Él es el mayor! Poco a poco el lector, la lectora se rinde y desiste de querer enmarcar 
a Jesús en un concepto conocido o en una idea hecha de antemano, y lo acepta así 
como se presenta. El amor seduce, la cabeza, ¡no!  

4) Para la reflexión personal  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

• Las aguas del mar de la vida, ¿te han amenazado alguna vez? ¿Qué te salvó?  

• ¿Cuál era el mar agitado en el tiempo de Jesús? ¿Cuál era el mar agitado en la época 
en que Marcos escribió el evangelio? ¿Cuál es, hoy, el mar agitado para nosotros?  

5) Oración final  
Crea en mí, oh Dios, un corazón puro, renueva en mi interior un espíritu firme; no me 
rechaces lejos de tu rostro, no retires de mí tu santo espíritu. (Sal 51,12-13)  

Lectio Divina: lunes, 2 de febrero de 
2026 
La presentación del Niño en el templo  

Lucas 2, 22-40  

1. Oración inicial  
Oh Dios, nuestro Creador y Padre! Tú has querido que tu Hijo, engendrado antes de la 
aurora del mundo, fuese miembro de una familia humana; revive en nosotros la 
veneración por el don y el misterio de la vida, para que los padres se sientan partícipes 
de la fecundidad de tu amor, los ancianos donen a los jóvenes su madura sabiduría y 
los hijos crezcan en sabiduría, piedad y gracia, para gloria de tu Santo Nombre. Amén.  

2. Lectura del santo Evangelio según Lucas 2, 22-40  
22 Cuando se cumplieron los días en que debían purificarse, según la Ley de Moisés, 
llevaron a Jesús a Jerusalén para presentarle al Señor, 23 como está escrito en la Ley del 
Señor: Todo varón primogénito será consagrado al Señor 24 y para ofrecer en sacrificio 
un par de tórtolas o dos pichones, conforme a lo que se dice en la Ley del Señor. 25 
Vivía entonces en Jerusalén un hombre llamado Simeón. Era un hombre justo y 
piadoso, y esperaba la consolación de Israel; y estaba en él el Espíritu Santo. 26 El 
Espíritu Santo le había revelado que no vería la muerte antes de haber visto al Cristo 
del Señor. 27 Movido por el Espíritu, vino al Templo; y cuando los padres introdujeron al 
niño Jesús, para cumplir lo que la Ley prescribía sobre él, 28 le tomó en brazos y 
bendijo a Dios diciendo: 29 «Ahora, Señor, puedes, según tu palabra, dejar que tu siervo 
se vaya en paz; 30 porque han visto mis ojos tu salvación, 31 la que has preparado a la 
vista de todos los pueblos, 32 luz para iluminar a las gentes y gloria de tu pueblo Israel.» 
33 Su padre y su madre estaban admirados de lo que se decía de él. 34 Simeón les 
bendijo y dijo a María, su madre: «Éste está puesto para caída y elevación de muchos en 
Israel, y como signo de contradicción -35 ¡y a ti misma una espada te atravesará el 
alma!- a fin de que queden al descubierto las intenciones de muchos corazones.» 36 
Había también una profetisa, Ana, hija de Fanuel, de la tribu de Aser, de edad avanzada. 
Casada en su juventud, había vivido siete años con su marido, 37 y luego quedó viuda 
hasta los ochenta y cuatro años; no se apartaba del Templo, sirviendo a Dios noche y 
día en ayunos y oraciones. 38 Presentándose en aquella misma hora, alababa a Dios y 
hablaba del niño a todos los que esperaban la redención de Jerusalén. 39 Así que 
cumplieron todas las cosas según la Ley del Señor, volvieron a Galilea, a su ciudad de 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Nazaret. 40 El niño crecía y se fortalecía, llenándose de sabiduría; y la gracia de Dios 
estaba sobre él.  

3. Un momento de silencio orante  

• Para que la Palabra de Dios pueda morar en nosotros y la dejemos iluminar nuestra 
vida;  

• Para que antes de nuestros comentarios, sea la misma luz de la Palabra la que se 
imponga y brille con su misterio de presencia viviente del Señor.  

4. Algunas preguntas  
para ayudarnos en la meditación y en la oración.  

a) ¿Por qué Jesús, hijo del Altísimo, y su madre María, concebida sin pecado, deben 
someterse a las prescripciones de Moisés? ¿Quizás porque María no tenía todavía 
conciencia de su inocencia y santidad?  

b) Además de las palabras de Simeón, en su forma de obrar, como también en el de 
la profetisa Ana ¿hay un significado especial? Su obrar y su alegría, ¿no recuerdan 
quizás el estilo de los antiguos profetas?  

c) ¿Cómo explicar esta "espada que traspasa": se trata de una herida de las 
conciencias ante los retos y los requerimientos de Jesús? ¿ O, más bien, se trata sólo 
de un íntimo sufrimiento de la Madre?  

d) ¿Puede significar algo esta escena para los padres de hoy, para la formación 
religiosa de sus hijos, para el proyecto que Dios tiene sobre cada uno de sus hijos, 
para los miedos y angustias que los padres llevan en el corazón pensando qué 
sucederá cuando sean grandes sus hijos?  

5. Una clave de lectura  
para aquéllos que quieran profundizar más en el tema.  

a) Según la ley de Moisés / del Señor: es una especie de estribillo, muchas veces 
repetido. Lucas mezcla dos prescripciones, sin mucha distinción. La purificación de 
la madre era prevista por el Levítico (12,2-8) y se cumplía cuarenta días después del 
parto. Hasta ese momento la mujer no podía acercarse a los lugares sagrados, y la 
ceremonia era acompañada de una ofrenda de animales pequeños, un cordero 
primal y un pichón o una tórtola. Sin embargo la consagración del primogénito 
estaba prescrita en el Éxodo 13, 11-16: y era considerada una especie de "rescate" – 
también con la ofrenda de pequeños animales – en recuerdo de la acción salvífica 
de Dios cuando libró a los israelitas de la esclavitud de Egipto. En toda la escena los 
padres aparecen como en el acto de presentar / ofrecer el hijo como se hacía con las 
víctimas y los levitas; mientras en la figura de Simeón y Ana aparece más bien Dios 
que ofrece /presenta al hijo para la salvación del pueblo.  

b) Las figuras de Simeón y Ana: son figuras cargadas de valor simbólico. Ellos tienen 
la tarea del reconocimiento, que proviene tanto de la iluminación y del movimiento 
del Espíritu, como también de una vida llevada en la espera más intensa y confiada. 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

En particular a Simeón se le define como el "prosdekòmenos", a saber, uno que está 
todo concentrado en la espera, uno que va al encuentro para acoger. Por eso, él 
también aparece obediente a la ley, la del Espíritu, que lo empuja hacia el Niño, 
dentro del templo. También el cántico proclama manifiestamente esta su 
preexistencia: ha vivido para llegar a este momento: ahora se marcha, para que otros 
vean también la luz y la salvación para Israel y para las gentes. A su vez Ana, con su 
avanzada edad (valor simbólico : 84 = 7x12: el doce es el número de las tribus; o 
también 84–7= 77, perfección redoblada), pero sobre todo con su modo de vivir 
(ayuno y oración) y con la proclamación de quien "esperaba", completa el cuadro. 
Ella es guiada por el espíritu de profecía, dócil y purificada en el corazón. Además, 
pertenece a la tribu más pequeña, la de Aser: signo de que los pequeños y los débiles 
están más dispuestos a reconocer a Jesús el Salvador. Estos dos ancianos – que son 
como una pareja original – son símbolos del mejor judaísmo, de la Jerusalén fiel y 
dócil, que espera y se alegra, y que deja desde ahora en adelante brillar la nueva luz.  

c) Una espada que traspasa: en general se interpreta como anuncio de sufrimiento 
para María, un drama visualizado de la Dolorosa. Pero debemos más bien entender 
aquí a la Madre como el símbolo de Israel: Simeón intuye el drama de su pueblo, que 
será profundamente herido de la palabra viva y cortante del redentor (cfr Lc 12, 51-
53). María representa el recorrido. Debe confiar pero atravesará dolores y obscuridad, 
luchas y silencios angustiosos. La historia del Mesías sufriente será dilacerante para 
todos, también para la Madre: no se sigue a la nueva luz destinada al mundo entero, 
sin pagar el precio, sin ser provocados a tomar decisiones de riesgo, sin renacer 
siempre de nuevo de lo alto y en novedad. Pero estas imágenes de "la espada que 
traspasa," del niño "que hará caer" y sacará a los corazones del sopor, no van 
separadas del gesto tan cargado de sentido de los dos ancianos: el uno, Simeón, 
toma entre los brazos el niño, para indicar que la fe es encuentro y abrazo, no idea o 
teorema: la otra, se hace anunciadora y enciende en "los que esperan" una 
fulgurante luz.  

d) La vida cotidiana, epifanía de Dios: finalmente, es interesante notar que todo el 
episodio da relieve a las situaciones más simples y familiares: la pareja de esposos 
con el niño en brazos; el anciano que goza y abraza; la anciana que reza y anuncia, 
los oyentes que aparecen indirectamente comprometidos. También la conclusión 
del pasaje hace entrever el pueblo de Nazaret, el crecimiento del niño en un contexto 
normal, la impresión de un niño dotado de forma extraordinaria de sabiduría y 
bondad. El tema de la sabiduría entrelazada con la vida normal de crecimiento y en 
el contexto del pueblo, deja la historia como suspendida: ella se reabrirá 
precisamente con el tema de la sabiduría del muchacho entre los doctores del 
templo. Y es precisamente también el episodio que sigue inmediatamente (Lc 2, 41-
52).  

6. Salmo 122 (123)  
¡Qué alegría cuando me dijeron: Vamos a la Casa de Yahvé! ¡Finalmente pisan nuestros 
pies tus umbrales, Jerusalén! Jerusalén, ciudad edificada toda en perfecta armonía, 
adonde suben las tribus, las tribus de Yahvé, según costumbre en Israel, a dar gracias al 
nombre de Yahvé. Allí están los tronos para el juicio, los tronos de la casa de David. 
Invocad la paz sobre Jerusalén, vivan tranquilos los que te aman, haya calma dentro de 
tus muros, que tus palacios estén en paz. Por amor de mis hermanos y amigos quiero 
decir: ¡La paz contigo! Por la Casa de Yahvé, nuestro Dios, pediré todo bien para ti.  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

7. Oración final  
Te alabamos y Te bendecimos, oh Padre, porque mediante tu Hijo, nacido de mujer por 
obra del Espíritu Santo, nacido bajo la ley, nos has rescatado de la ley y has llenado 
nuestra existencia de luz y esperanza nueva. Haz que nuestras familias sean 
acogedoras y fieles a tus proyectos, ayuden y sostengan en los hijos los sueños y el 
nuevo entusiasmo, lo cubran de ternura cuando sean frágiles, lo eduquen en el amor a 
Ti y a todas las criaturas. A Ti nuestro Padre, todo honor y gloria.  

Lectio Divina: martes, 3 de febrero de 
2026 
Tiempo ordinario  

1) Oración inicial  
Señor: concédenos amarte con todo el corazón y que nuestro amor se extienda, 
también, a todos los hombres. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 5,21-43  
Jesús pasó de nuevo en la barca a la otra orilla y se aglomeró junto a él mucha gente; él 
estaba a la orilla del mar. Llega uno de los jefes de la sinagoga, llamado Jairo, y al verle, 
cae a sus pies, y le suplica con insistencia diciendo: «Mi hija está a punto de morir; ven, 
impón tus manos sobre ella, para que se salve y viva.» Y se fue con él. Le seguía un gran 
gentío que le oprimía. Entonces, una mujer que padecía flujo de sangre desde hacía 
doce años, y que había sufrido mucho con muchos médicos y había gastado todos sus 
bienes sin provecho alguno, antes bien, yendo a peor, habiendo oído lo que se decía de 
Jesús, se acercó por detrás entre la gente y tocó su manto. Pues decía: «Si logro tocar 
aunque sólo sea sus vestidos, me salvaré.» Inmediatamente se le secó la fuente de 
sangre y sintió en su cuerpo que quedaba sana del mal. Al instante Jesús, dándose 
cuenta de la fuerza que había salido de él, se volvió entre la gente y decía: «¿Quién me 
ha tocado los vestidos?» Sus discípulos le contestaron: «Estás viendo que la gente te 
oprime y preguntas: ¿Quién me ha tocado?'» Pero él miraba a su alrededor para 
descubrir a la que lo había hecho. Entonces, la mujer, viendo lo que le había sucedido, 
se acercó atemorizada y temblorosa, se postró ante él y le contó toda la verdad. Él le 
dijo: «Hija, tu fe te ha salvado; vete en paz y queda curada de tu enfermedad.» Mientras 
estaba hablando llegan de la casa del jefe de la sinagoga unos diciendo: «Tu hija ha 
muerto; ¿a qué molestar ya al Maestro?» Jesús, que oyó lo que habían dicho, dice al jefe 
de la sinagoga: «No temas; solamente ten fe.» Y no permitió que nadie le acompañara, 
a no ser Pedro, Santiago y Juan, el hermano de Santiago. Llegan a la casa del jefe de la 
sinagoga y observa el alboroto, unos que lloraban y otros que daban grandes alaridos. 
Entra y les dice: «¿Por qué alborotáis y lloráis? La niña no ha muerto; está dormida.» Y 
se burlaban de él. Pero él, después de echar fuera a todos, toma consigo al padre de la 
niña, a la madre y a los suyos, y entra donde estaba la niña. Y tomando la mano de la 
niña, le dice: «Talitá kum», que quiere decir: «Muchacha, a ti te digo, levántate.» La 
muchacha se levantó al instante y se puso a andar, pues tenía doce años. Quedaron 
fuera de sí, llenos de estupor. Y les insistió mucho en que nadie lo supiera; y les dijo que 
le dieran a ella de comer.  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

3) Reflexión  
En el evangelio de hoy vamos a meditar sobre dos milagros de Jesús a favor de dos 
mujeres. El primero, a favor de una mujer considerada impura por causa de una 
hemorragia que le duraba desde hacía doce años. El otro milagro, a favor de una niña 
de doce años, que acababa de morir. Según la mentalidad de la época, cualquier 
persona que tocara la sangre o el cadáver era considerada impura. ¡Sangre y muerte 
eran factores de exclusión! Por esto, aquellas dos mujeres eran personas marginadas, 
excluidas de la participación en comunidad.  

• El punto de partida. Jesús llega en barca. La multitud se reúne a su alrededor. Jairo, 
el jefe de la sinagoga, le pide por su hija que se está muriendo. Jesús va con él y la 
multitud lo acompaña, apretándole por todos los lados. Este es el punto de partida 
de las dos curaciones que siguen: la curación de la mujer y la resurrección de la niña 
de doce años.  

• La situación de la mujer. ¡Doce años de hemorragia! Por esto, vivía excluida, pues en 
aquel tiempo, la sangre volvía impura a la persona, y quien la tocara quedaba 
impuro/a también. Marcos informa que la mujer había gastado todos sus haberes 
con los médicos. En vez de estar mejor, estaba peor. ¡Situación sin solución!  

• La actitud de la mujer. Oyó hablar de Jesús. Nació una nueva esperanza. Se dijo a sí 
misma: “Si logro tocar aunque sólo sea sus vestidos, me salvaré.” El catecismo de la 
época mandaba decir: “Si se toca su ropa, se quedará impuro”. ¡La mujer piensa 
exactamente lo contrario! Señal que las mujeres no concordaban con todo lo que las 
autoridades religiosas enseñaban. La mujer se puso en medio de la multitud y, de 
forma desapercibida, tocó Jesús, pues todo el mundo lo apretaba y lo tocaba. En ese 
mismo instante ella sintió en el cuerpo que había sido curada.  

• La reacción de Jesús y de los discípulos. Jesús se había dado cuenta que una fuerza 
había salido de él y preguntó: “¿Quién me ha tocado?” Los discípulos reaccionaron: 
“Estás viendo que la gente te oprime y preguntas: ¿Quién me ha tocado?” Aquí 
aparece el desencuentro entre Jesús y sus discípulos. Jesús tenía una sensibilidad 
que no era percibida por los discípulos. Estos reaccionan como todo el mundo y no 
entienden la reacción diferente de Jesús. Pero Jesús no presta atención y sigue 
indagando. 

• La cura por la fe. La mujer percibió que había sido descubierta. Fue un momento 
difícil y peligroso. Pues, según la creencia de la época, una persona impura que, 
como aquella mujer, se metía en medio de una multitud, contaminaba a todo el 
mundo a través del toque. Y hacía que todos se volvieran impuros ante Dios (Lev 
15,19-30). Por esto, como castigo, podría ser apedreada. Pero la mujer tuvo el valor de 
asumir lo que hacía. “Atemorizada y temblorosa” cayó a los pies de Jesús y contó 
toda su verdad. Jesús dice la palabra final: “Hija, tu fe te ha salvado e te ha salvado; 
¡vete en paz y queda curada de tu enfermedad!” (a) “Hija”, con esta palabra Jesús 
acoge a la mujer en la nueva familia, en la comunidad, que se formaba a su alrededor. 
(b) Aquello que ella pensaba aconteció de hecho. (c) Jesús reconoce que sin la fe de 
aquella mujer, él no hubiera podido hacer el milagro.  

• La noticia de la muerte de la niña. En este momento el personal de la casa de Jairo 
informa que la niña había muerto. No hacía falta ya molestarle a Jesús. Para ellos, la 
muerte era la gran barrera. ¡Jesús no conseguirá ir más allá de la muerte! Jesús 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

escucha, mira hacia Jairo y aplica lo que acababa de presenciar, a saber que la fe es 
capaz de realizar lo que persona cree. Y dice: “No temas. ¡Solamente ten fe!”  

• En casa de Jairo. Jesús solo permite a tres discípulos el que vayan con él. Viendo el 
alboroto de los que lloran por la muerte de la niña, dice: “La niña no ha muerto. ¡Está 
dormida!” La gente se rió. La gente sabe distinguir cuando una persona está dormida 
o cuando está muerta. Es la risa de Abrahán y de Sara, es decir, de los que no 
consiguen creer que para Dios nada es imposible (Gén 17,17; 18,12-14; Lc 1,37). También 
para ellos, la muerte era una barrera que nadie podía superar. Las palabras de Jesús 
tienen un significado más profundo. La situación de las comunidades perseguidas 
del tiempo de Marcos parecía una situación de muerte. Ellas tenían que oír: “¡No es 
muerte! ¡Ustedes están dormidos! ¡Despiértense!” Jesús no da importancia a la risa y 
entra en la habitación donde está la niña, solamente él, los tres discípulos y los padres 
de la niña.  

• La resurrección de la niña. Jesús toma la niña por la mano y dice: “Talitá kum!” Ella 
se levanta. ¡Gran alboroto! Jesús conserva la calma y pide que le den de comer. Las 
dos mujeres son curadas. ¡Una tenía doce años, la otra llevaba doce años teniendo 
hemorragia y doce años padeciendo exclusión! A los doce años comienza la 
exclusión de la muchacha, pues empieza la menstruación, ¡empieza a morir! Jesús 
tiene un poder mayor y la resucita: “¡Levántate!”  

4) Para la reflexión personal  

• ¿Cuál es el punto de este texto que más te ha gustado o el que más te ha llamado la 
atención? ¿Por qué?  

• Una mujer fue curada e reintegrada en la convivencia de la comunidad. Una 
muchacha fue levantada de su lecho de muerte. ¿Qué nos enseña esta acción de 
Jesús para nuestra vida en familia y en comunidad, hoy?  

5) Oración final  
Tú inspiras mi alabanza en plena asamblea, cumpliré mis votos ante sus fieles. Los 
pobres comerán, hartos quedarán, los que buscan a Yahvé lo alabarán: «¡Viva por 
siempre vuestro corazón!». (Sal 22,26-27)  

Lectio Divina: miércoles, 4 de febrero 
de 2026 
Tiempo ordinario  

1) Oración  
Señor: concédenos amarte con todo el corazón y que nuestro amor se extienda, 
también, a todos los hombres. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 6,1-6  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Salió de allí y vino a su patria, y sus discípulos le siguen. Cuando llegó el sábado se puso 
a enseñar en la sinagoga. La multitud, al oírle, quedaba maravillada, y decía: «¿De 
dónde le viene esto? y ¿qué sabiduría es esta que le ha sido dada? ¿Y esos milagros 
hechos por sus manos? ¿No es éste el carpintero, el hijo de María y hermano de 
Santiago, Joset, Judas y Simón? ¿Y no están sus hermanas aquí entre nosotros?» Y se 
escandalizaban a causa de él. Jesús les dijo: «Un profeta sólo en su patria, entre sus 
parientes y en su casa carece de prestigio.» Y no podía hacer allí ningún milagro, a 
excepción de unos pocos enfermos a quienes curó imponiéndoles las manos. Y se 
maravilló de su falta de fe.  

3) Reflexión  
El evangelio de hoy habla de Jesús de visita a Nazaret y de cómo la gente de Nazaret se 
encierra en sí misma y no lo acepta (Mc 6,1-6). El evangelio de mañana describe como 
Jesús se abrió al pueblo de Galilea enviando a sus discípulos en misión (Mc 6,7-13).  

• Marcos 6,1-2ª: Jesús vuelve a Nazaret. “Jesús salió de allí y vino a su patria, y sus 
discípulos le siguen. Cuando llegó el sábado se puso a enseñar en la sinagoga”. Es 
bueno siempre volver a la propia patria y volver a encontrar a amigos y amigas. 
Después de una larga ausencia, Jesús vuelve y, como de costumbre, en el día de 
sábado se fue a la sinagoga para tomar parte en la reunión de la comunidad. Jesús 
no era el coordinador de la comunidad, sin embargo toma la palabra y empieza a 
enseñar. Señal de que las personas pueden participar y expresar su opinión.  

• Marcos 6,2b-3: Reacción de la gente de Nazaret ante Jesús. La gente de Cafarnaún 
había aceptado la enseñanza de Jesús (Mc 1,22), pero a la gente de Nazaret no le 
gustaron las palabras de Jesús y quedó escandalizada. ¿Por qué? Jesús, el chico al 
que conocían desde su infancia, ¿cómo es que ahora es tan diferente? Ellos no 
aceptan el misterio de Dios presente en Jesús, un ser humano como todos los 
demás, conocido por todos. ¡Para poder hablar de Dios no podía ser igual a los 
demás! Como se ve, no todo le fue bien a Jesús. Las personas que hubieran tenido 
que ser las primeras en aceptar la Buena Nueva, son de hecho las que más dificultad 
tienen en aceptarla. El conflicto no era sólo con los de fuera, sino que también con 
sus parientes y con la gente de Nazaret. Tienen dificultad en creer en Jesús, porque 
no consiguen entender el misterio de Dios que envuelve a la persona de Jesús: “¿De 
dónde le viene esto? y ¿qué sabiduría es ésta que le ha sido dada? ¿Y esos milagros 
hechos por sus manos? ¿No es éste el carpintero, el hijo de María y hermano de 
Santiago, Joset, Judas y Simón? ¿Y no están sus hermanas aquí entre nosotros?” ¡No 
llegan a creer en Jesús!  

• Los hermanos y las hermanas de Jesús. La expresión “hermanos de Jesús” es motivo 
de mucha polémica entre católicos y protestantes. Basándose en éste y en otros 
textos, los protestantes dicen que Jesús tuvo más hermanos y hermanas y que María 
¡tuvo más hijos! Los católicos dicen que María no tuvo más hijos. ¿Qué pensar de 
esto? En primer lugar, las dos posiciones tanto de los católicos como de los 
protestantes, tienen ambas argumentos sacados de la Biblia y de la Tradición de sus 
respectivas Iglesias. Por esto, no conviene pelear sobre esta cuestión, ni discutirla 
sólo con argumentos racionales, ya que se trata de convicciones profundas, que 
tienen que ver con la fe y con los sentimientos de ambos grupos. El argumento que 
se limita a la cabeza, no consigue deshacer una convicción del corazón. ¡Irrita y aleja! 
Lo mismo, cuando no concuerdo con la opinión del otro, debo siempre respetarla. 
En segundo lugar, en vez de pelear alrededor de los textos, todos nosotros, católicos 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

y protestantes, deberíamos unirnos para luchar en defensa de la vida, creada por 
Dios, vida tan desfigurada por la pobreza, por la injusticia y por la falta de fe. 
Deberíamos recordar otras frases de Jesús: “He venido para que todos tengan vida, 
y la tengan en abundancia” (Jn 10,10). “Que todos sean uno, para que el mundo crea 
que tú, Padre, me has enviado” (Jn 17,21). “Quien no está en contra, está a favor 
nuestro” (Mc 10,39.40).  

• Marcos 6,4-6. Reacción de Jesús ante la actitud de la gente de Nazaret. Jesús sabe 
muy bien que “nadie es profeta en su patria”. Y lo dice: “Un profeta sólo en su patria, 
entre sus parientes y en su casa carece de prestigio”. De hecho, donde no existe 
aceptación ni fe, la gente no puede hacer nada. Las ideas preconcebidas lo impiden. 
Aun queriendo, Jesús no pudo hacer nada y queda extrañado ante su falta de fe. Por 
eso, ante la puerta cerrada de su propia comunidad, “comenzó a recorrer los 
alrededores, enseñando en los poblados”. La experiencia de rechazo lleva Jesús a 
cambiar de práctica. Se dirige a otros poblados y, como veremos en el evangelio de 
mañana, implica a los discípulos en la misión dando instrucciones de cómo deben 
dar continuidad a la misión.  

4) Para la reflexión personal  

• Jesús tiene problemas con sus parientes y con su comunidad. Desde que tú 
empezaste a vivir mejor el evangelio, ¿ha cambiado algo en la relación con tu familia 
y con tus parientes?  

• Jesús no pudo hacer muchos milagros en Nazaret porque faltaba fe. Y hoy, 
¿encuentra fe en nosotros, en mí?  

5) Oración final  
¡Dichoso al que perdonan su culpa y queda cubierto su pecado! Dichoso el hombre a 
quien Yahvé no le imputa delito, y no hay fraude en su interior. (Sal 32,1-2)  

Lectio Divina: jueves, 5 de febrero de 
2026 
Tiempo ordinario  

1) Oración  
Señor: concédenos amarte con todo el corazón y que nuestro amor se extienda, 
también, a todos los hombres. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 6,7-13  
Y llama a los Doce y comenzó a enviarlos de dos en dos, dándoles poder sobre los 
espíritus inmundos. Les ordenó que nada tomasen para el camino, fuera de un bastón: 
ni pan, ni alforja, ni calderilla en la faja; sino: «Calzados con sandalias y no vistáis dos 
túnicas.» Y les dijo: «Cuando entréis en una casa, quedaos en ella hasta marchar de allí. 
Si algún lugar no os recibe y no os escuchan, marchaos de allí sacudiendo el polvo de la 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

planta de vuestros pies, en testimonio contra ellos.» Y, yéndose de allí, predicaron que 
se convirtieran; expulsaban a muchos demonios, y ungían con aceite a muchos 
enfermos y los curaban.  

3) Reflexión  
El Evangelio de hoy continúa el de ayer. El paso por Nazaret fue doloroso para Jesús. 
Fue rechazado por su misma gente (Mc 6,1-5). Lo que antes era su comunidad, ahora ha 
dejado de serlo. Algo cambió. A partir de este momento, como informa el Evangelio de 
hoy, Jesús empieza a andar por los poblados de Galilea para anunciar la Buena Nueva 
(Mc 6,6) y a enviar a los doce en misión. En los años 70, época en la que Marcos escribe 
su evangelio, las comunidades cristianas vivían una situación difícil, sin horizonte. 
Humanamente hablando, no había futuro para ellas. En el 64, Nerón empezó a 
perseguir a los cristianos. En el 65, estalló la rebelión de los judíos de Palestina contra 
Roma. En el 70, Jerusalén fue totalmente destruida por los romanos. Por eso, la 
descripción del envío de los discípulos, después del conflicto en Nazaret, era fuente de 
luz y de ánimo para los cristianos.  

• Marcos 6,7. El objetivo de la Misión. El conflicto creció y tocó de cerca a la persona de 
Jesús. ¿Cómo reacciona? De dos maneras. a) Ante la cerrazón de la gente de su 
comunidad, Jesús deja Nazaret y empieza a recorrer los poblados de los alrededores 
(Mc 6,6). b) Expande la misión e intensifica el anuncio de la Buena Nueva llamando 
a otras personas para implicarlas en la misión. “Y llama a los Doce y comenzó a 
enviarlos de dos en dos, dándoles poder sobre los espíritus inmundos”. El objetivo de 
la misión es sencillo y profundo. Los discípulos participan de la misión de Jesús. No 
pueden ir solos, sino que deben ir de dos en dos, pues dos personas representan 
mejor la comunidad que una sola, y se pueden ayudar mutuamente. Reciben poder 
sobre los espíritus impuros, esto es, deben aliviar el sufrimiento de la gente y, a través 
de la purificación, deben abrir las puertas de acceso directo a Dios.  

• Marcos 6,8-11. Actitudes que hay que tomar en la misión. Las recomendaciones son 
sencillas: “Les ordenó que nada tomasen para el camino, fuera de un bastón: ni pan, 
ni alforja, ni calderilla en la faja; sino: «Calzados con sandalias y no vistáis dos túnicas.» 
Y les dijo: «Cuando entréis en una casa, quedaos en ella hasta marchar de allí. Si algún 
lugar no os recibe y no os escuchan, marchaos de allí sacudiendo el polvo de la planta 
de vuestros pies, en testimonio contra ellos.". Y ellos se fueron. Es el comienzo de una 
nueva etapa. Ahora ya no es sólo Jesús, sino todo el grupo va a anunciar la Buena 
Nueva de Dios al pueblo. Si la predicación de Jesús ya causaba conflicto, cuanto más 
ahora, con la predicación de todo el grupo. Si el misterio ya era grande, ahora va a 
ser mayor aún con la misión intensificada.  

• Marcos 6,12-13. El resultado de la misión. “Y, yéndose de allí, predicaron que se 
convirtieran; expulsaban a muchos demonios, y ungían con aceite a muchos 
enfermos y los curaban”. Anunciar la Buena Nueva, provocar la conversión o 
mudanza en las personas y aliviar el dolor de la gente, curando las dolencias y 
expulsando los males.  

• El envío de los discípulos en Misión. En el tiempo de Jesús había otros movimientos 
de renovación. Por ejemplo, los esenios y los fariseos. Ellos también buscaban una 
nueva manera de vivir en comunidad y tenían a sus misioneros (Cf. Mt 23,15). Pero 
cuando iban en misión, iban prevenidos. Llevaban bolsa y dinero para cuidar de su 
propia comida. Desconfiaban de la comida de la gente porque no era siempre 
ritualmente “pura”. Al contrario de los otros misioneros, los discípulos y las discípulas 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

de Jesús reciben recomendaciones diferentes que ayudan a entender los puntos 
fundamentales de la misión de anunciar la Buena Nueva, que reciben de Jesús y que 
es también nuestra misión: a) Debían ir sin nada. No podían llevar nada, ni bolsa, ni 
cintura, ni bastón, ni pan, ni sandalias, ni tener dos túnicas. Esto significa que Jesús 
nos obliga a confiar en la hospitalidad. Pues aquel que va sin nada, va porque confía 
en la gente y cree que la gente va a recibirlo. Con esta actitud criticaban las leyes de 
exclusión, enseñadas por la religión oficial, y por medio de la nueva práctica, 
mostraban que tenían otros criterios de comunidad. b) Debían comer lo que la gente 
les daba. No podían vivir separados con su propia comida, sino que debían sentarse 
con los demás, en la mesa (LC 10,8). Esto significa que, en el contacto con la gente, 
no debían tener miedo a perder la pureza tal como era enseñada en la época. Con 
esta actitud criticaban las leyes de la pureza en vigor y por medio de la nueva 
práctica, mostraban que tenían otro acceso a la pureza, esto es, a la intimidad con 
Dios. c) Debían quedarse hospedados en la primera casa en que fueran acogidos. 
Debían convivir de manera estable y no andar de casa en casa. Debían trabajar como 
todo el mundo y vivir de lo que recibían en cambio, “pues el obrero merece su salario” 
(Lc 10,7). Con otras palabras, ellos debían participar de la vida y del trabajo de la gente, 
y la gente los acogería en su comunidad y compartiría con ellos su comida. Significa 
que debían confiar en el compartir. d) Debían sanar a los enfermos, curar a los 
leprosos y expulsar los demonios (Lc 10,9; Mc 6,7.13; Mt 10,8). Debían ejercer la función 
de “defensor” (goêl) y acoger para dentro del clan, dentro de la comunidad, a los que 
vivían excluidos. Con esta actitud criticaban la situación de desintegración de la vida 
comunitaria y apuntaban hacia salidas concretas. Estos eran los cuatro puntos 
básicos que debían animar la actitud de los misioneros y de las misioneras que 
anunciaban la Buena Nueva de Dios en nombre de Jesús: hospitalidad, comunión 
alrededor de la mesa, compartir con los excluidos y acogerlos. Una vez que hubiesen 
cumplido con esas cuatro exigencias, tenían que gritar a los cuatro vientos: “¡El Reino 
ha llegado!” (cf. Lc 10,1-12; 9,1-6; Mc 6,7-13; Mt 10,6-16). Pues el Reino de Dios que Jesús 
nos reveló no es una doctrina, ni un catecismo, ni una ley. El Reino de Dios acontece 
y se hace presente cuando las personas, motivadas por su fe en Jesús, deciden vivir 
en comunidad para, así, dar testimonio y revelar a todos que Dios es Padre y Madre 
y que, por consiguiente, nosotros, los seres humanos, somos hermanos y hermanas, 
del Reino, del amor de Dios como Padre, que nos hace a todos hermanos y 
hermanas.  

4) Para la reflexión personal  

• ¿Tú participas de la misión como discípulo o discípula de Jesús?  

• ¿Cuál es el punto de la misión de los apóstoles que tiene más importancia hoy para 
nosotros? ¿Por qué?  

5) Oración final  
¡Grande es Yahvé y muy digno de alabanza! En la ciudad de nuestro Dios está su monte 
santo, hermosa colina, alegría de toda la tierra. (Sal 48,1-2) 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Lectio Divina: viernes, 6 de febrero 
de 2026 
Tiempo ordinario  

1) Oración inicial  
¡Oh Dios!, que unes los corazones de tus fieles en un mismo deseo; inspira a tu pueblo 
el amor a tus preceptos y la esperanza en tus promesas, para que, en medio de las 
vicisitudes del mundo, nuestros corazones estén firmes en la verdadera alegría. Por 
nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según san Marcos 6, 14-
29  
En aquel tiempo como la fama de Jesús se había extendido, el rey Herodes oyó hablar 
de Él: unos decían: «Juan el Bautista ha resucitado de entre los muertos y por eso 
actúan en él fuerzas milagrosas». Otros decían: «Es Elías»; otros: «Es un profeta como los 
demás profetas». Al enterarse Herodes, dijo: «Aquel Juan, a quien yo decapité, ése ha 
resucitado». Es que Herodes era el que había enviado a prender a Juan y le había 
encadenado en la cárcel por causa de Herodías, la mujer de su hermano Filipo, con 
quien Herodes se había casado. Porque Juan decía a Herodes: «No te está permitido 
tener la mujer de tu hermano». Herodías le aborrecía y quería matarle, pero no podía, 
pues Herodes temía a Juan, sabiendo que era hombre justo y santo, y le protegía; y al 
oírle, quedaba muy perplejo, y le escuchaba con gusto. Y llegó el día oportuno, cuando 
Herodes, en su cumpleaños, dio un banquete a sus magnates, a los tribunos y a los 
principales de Galilea. Entró la hija de la misma Herodías, danzó, y gustó mucho a 
Herodes y a los comensales. El rey, entonces, dijo a la muchacha: «Pídeme lo que 
quieras y te lo daré». Y le juró: «Te daré lo que me pidas, hasta la mitad de mi reino». 
Salió la muchacha y preguntó a su madre: «¿Qué voy a pedir?» Y ella le dijo: «La cabeza 
de Juan el Bautista». Entrando al punto apresuradamente adonde estaba el rey, le 
pidió: «Quiero que ahora mismo me des, en una bandeja, la cabeza de Juan el 
Bautista». El rey se llenó de tristeza, pero no quiso desairarla a causa del juramento y de 
los comensales. Y al instante mandó el rey a uno de su guardia, con orden de traerle la 
cabeza de Juan. Se fue y le decapitó en la cárcel y trajo su cabeza en una bandeja, y se 
la dio a la muchacha, y la muchacha se la dio a su madre. Al enterarse sus discípulos, 
vinieron a recoger el cadáver y le dieron sepultura.  

3) Reflexión  
Hoy conmemoramos el martirio de San Juan Bautista. El evangelio describe cómo 
murió el Bautista, sin proceso, durante un banquete, víctima de la prepotencia y de la 
corrupción de Herodes y de su corte.  

• Marcos 6,14-20. La causa de la prisión y del asesinato de Juan. Herodes era un 
empleado del imperio romano. Quien mandaba en Palestina, desde el año 63 antes 
de Cristo, era César, el imperador de Roma. Herodes, para no ser depuesto, trataba 
de agradar a Roma en todo. Insistía sobre todo en una administración eficiente que 
diera lucro al Imperio y a él mismo. La preocupación de Herodes era su propia 
promoción y seguridad. Por esto, reprimía cualquier tipo de subversión. A él le 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

gustaba ser llamado bienhechor del pueblo, pero en realidad era un tirano (cf. Lc 
22,25). Flavio José, un escritor de aquel época, informa que el motivo de la prisión de 
Juan Bautista era el miedo que Herodes tenía a un levantamiento popular. La 
denuncia de Juan Bautista contra la moral depravada de Herodes (Mc 6,18), fue la 
gota que hizo desbordar el vaso, y Juan fue llevado a la cárcel.  

• Marcos 6,21-29: La trama del asesinado. Aniversario y banquete de fiesta, con danzas 
y orgías. Era un ambiente en que los poderosos del reino se reunían y en el cual se 
hacían las alianzas. La fiesta contaba con una presencia “de los grandes de la corte y 
de las personas importantes de Galilea”. En este ambiente se trama el asunto de 
Juan Bautista. Juan, el profeta, era una denuncia viva de ese sistema corrompido. 
Por eso fue eliminado bajo pretexto de un problema de venganza personal. Todo 
esto revela la debilidad moral de Herodes. Tanto poder acumulado en mano de un 
hombre sin control de sí. En el entusiasmo de la fiesta y del vino, Herodes hizo un 
juramento liviano a una joven bailarina. Supersticioso como era, pensaba que tenía 
que mantener el juramento. Para Herodes, la vida de los súbditos no valía nada. 
Disponía de ellos como de la posición de las sillas en su sala. Marcos cuenta el hecho 
tal y cual y deja a las comunidades y a nosotros la tarea de sacar conclusiones.  

• Pero entre líneas, el evangelio de hoy trae muchas informaciones sobre el tiempo en 
que Jesús vivió y sobre la manera en qué era ejercido el poder por los poderosos de 
la época. Galilea, tierra de Jesús, era gobernada por Herodes Antipas, hijo del rey 
Herodes, el Grande, desde el 4 antes de Cristo hasta el 39 después de Cristo. En todo 
¡43 años! Durante todo el tiempo en que Jesús vivió, no hubo mudanza en el 
gobierno en Galilea. Herodes era dueño absoluto de todo, no daba cuenta a nadie, 
hacía lo que le pasaba por la cabeza. ¡Prepotencia, falta de ética, poder absoluto, sin 
control por parte de la gente!  

• Herodes construyó una nueva capital, llamada Tiberíades. Sefforis, la antigua capital, 
había sido destruida por los romanos en represalia por un levantamiento popular. 
Esto aconteció cuando Jesús tenía quizás siete años. Tiberíades, la nueva capital, fue 
inaugurada trece años más tarde, cuando Jesús tenía 20 años. Era llamada así para 
agradar a Tiberio, el emperador de Roma. Tiberíades era un lugar extraño en Galilea. 
Allí vivían el rey, “los grandes, los generales y los magnates de Galilea” (Mc 6,21). Allá 
moraban los dueños de las tierras, los soldados, los policías, los jueces muchas veces 
insensibles (Lc 18,1-4). Hacia allí se llevaban los impuestos y el producto de la gente. 
Era allí donde Herodes hacia sus orgías de muerte (Mc 6,21-29). No consta en los 
evangelios que Jesús hubiese entrado en la ciudad. A lo largo de aquellos 43 años de 
gobierno de Herodes, se crio toda una clase de funcionarios fieles al proyecto del rey: 
escribas, comerciantes, dueños de tierras, fiscales del mercado, publicanos y 
recaudadores de impuestos, promotores, jefes locales. La mayor parte de este 
personal moraba en la capital, gozando de los privilegios que Herodes ofrecía, por 
ejemplo, exención de impuestos. La otra parte vivía en las aldeas. En cada aldea o 
ciudad había un grupo de personas que apoyaban al gobierno. Varios escribas y 
fariseos estaban ligados al sistema y a la política del gobierno. En los evangelios, los 
fariseos aparecen junto con los herodianos (Mc 3,6; 8,15; 12,13), lo cual refleja la alianza 
que existía entre el poder religioso y el poder civil. La vida de la gente en las aldeas 
de Galilea era muy controlada, tanto por el gobierno como por la religión. Era 
necesario tener mucho valor para comenzar algo nuevo, como hicieron Juan y Jesús. 
Era lo mismo que atraer sobre sí la rabia de los privilegiados, tanto del poder religioso 
como del poder civil, tanto a nivel local como estatal.  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

4) Para la reflexión personal  

• ¿Conoces casos de personas que han muerto víctima de la corrupción y de la 
dominación de los poderosos? Y aquí entre nosotros, en nuestra comunidad y en la 
iglesia, ¿hay víctimas de desmando y de autoritarismo? Un ejemplo.  

• Superstición, cobardía y corrupción marcaban el ejercicio del poder de Herodes. 
Compara con el ejercicio del poder religioso y civil hoy en los varios niveles tanto de 
la sociedad como de la Iglesia.  

5) Oración final  
A ti me acojo, Yahvé, ¡nunca quede confundido! ¡Por tu justicia sálvame, líbrame, 
préstame atención y sálvame! (Sal 71,1-2)  

Lectio Divina: sábado, 7 de febrero 
de 2026 
Tiempo ordinario  

1) Oración  
Señor: concédenos amarte con todo el corazón y que nuestro amor se extienda, 
también, a todos los hombres. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 6,30-34  
Los apóstoles se reunieron con Jesús y le contaron todo lo que habían hecho y lo que 
habían enseñado. Él, entonces, les dice: «Venid también vosotros aparte, a un lugar 
solitario, para descansar un poco.» Pues los que iban y venían eran muchos, y no les 
quedaba tiempo ni para comer. Y se fueron en la barca, aparte, a un lugar solitario. Pero 
les vieron marcharse y muchos cayeron en cuenta; y fueron allá corriendo, a pie, de 
todas las ciudades y llegaron antes que ellos. Y al desembarcar, vio mucha gente, sintió 
compasión de ellos, pues estaban como ovejas que no tienen pastor, y se puso a 
enseñarles muchas cosas.  

3) Reflexión  
¡El evangelio de hoy está en vivo contraste con el de ayer! De un lado, el banquete de la 
muerte, promovido por Herodes con los grandes del reino en el palacio de la Capital, 
durante el cual Juan Bautista fue asesinado, (Mc 6,17-29). Por el otro lado, el banquete 
de vida, promovido por Jesús con el pueblo hambriento de Galilea allí en el desierto 
(Mc 6,30-44). El evangelio de hoy nos trae la introducción a la multiplicación de los 
panes y describe la enseñanza de Jesús.  

• Marcos 6,30-32. La acogida dada a los discípulos. “Los apóstoles se reunieron con 
Jesús y le contaron todo lo que habían hecho y lo que habían enseñado. Él, entonces, 
les dice: «Venid también vosotros aparte, a un lugar solitario, para descansar un 
poco" Estos versículos nos muestran como Jesús formaba a sus discípulos. No se 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

preocupaba sólo del contenido de la predicación, sino que también del descanso. 
Los llevó a un lugar tranquilo para poder descansar y hacer una revisión.  

• Marcos 6,33-34. La acogida a la gente. La gente percibió que Jesús había ido por el 
otro lado del lago, y se fue detrás procurando alcanzarle, andando por tierra, hasta el 
otro lado. “Y al desembarcar, vio mucha gente, sintió compasión de ellos, pues 
estaban como ovejas que no tienen pastor, y se puso a enseñarles muchas cosas”. Al 
ver aquella multitud, Jesús sintió dolor, “pues estaban como ovejas sin pastor”. El 
olvida el descanso y se pone a enseñar. Al percibir a la gente como oveja sin pastor, 
Jesús empieza a ser pastor. Empieza a enseñar. Como dice el Salmo “¡El Señor es mi 
pastor! ¡Nada me falta¡ Fortalece mi alma; me guía por el recto sendero por amor de 
su Nombre. Aunque pase por quebradas oscuras, no temo ningún mal, porque tú 
estás conmigo; tu bastón y tu vara me confortan. Tu preparas ante mí una mesa, 
frente a mis adversarios” (Sal 23,1.3-5). Jesús quería descansar junto con los discípulos, 
pero la necesidad de la gente lo lleva a dejar de lado el descanso. Algo semejante 
aconteció cuando se encontró con la samaritana. Los discípulos fueron a buscar 
comida. Al volver, dijeron a Jesús: “Maestro, ¡come algo!” (Jn 4,31), pero él respondió: 
“Tengo un alimento que ustedes no conocen” (Jn 4,32). El deseo de atender la 
necesidad de la gente samaritana le lleva a no pensar en el hambre. “Mi alimento es 
hacer la voluntad del que me envió y llevar a cabo su obra” (Jn 4,34). En primer lugar 
atiende a la gente que lo busca. La comida viene después.  

• Y se puso a enseñarles muchas cosas. El evangelio de Marcos dice muchas veces que 
Jesús enseñaba. La gente quedaba impresionada: “¡Una nueva enseñanza! ¡Dada 
con autoridad! ¡Diversa de los escribas!” (Mc 1,22.27). Enseñar era lo que Jesús más 
hacía (Mc 2,13; 4,1-2; 6,34). Era su costumbre (Mc 10,1). Más de quince veces Marcos 
dice que Jesús enseñaba, pero raramente dice lo que enseñaba. ¿Es que a Marcos 
no le interesa el contenido? ¡Depende de a qué se le llama contenido! Enseñar no es 
sólo una cuestión de enseñar nuevas verdades a la gente. El contenido que Jesús 
tenía para dar no se manifestaba sólo en las palabras, sino también en los gestos y 
en su manera de relacionarse con la gente. El contenido no está nunca desligado de 
la persona que lo comunica. Jesús era una persona acogedora (Mc 6,34). Quería 
mucho a la gente. La bondad y el amor que se desprendían de sus palabras 
formaban parte del contenido. Contenido bueno sin bondad es como leche 
derramada. Esta nueva manera de enseñar de Jesús se manifestaba de muchas 
maneras. Jesús acepta a sus discípulos no solamente a hombres, sino también a 
mujeres. Enseña no sólo en la sinagoga, sino en cualquier lugar donde hubiera gente 
dispuesta a escucharle: en la sinagoga, en casa, en la playa, en el monte, en la llanura, 
por el camino, en el barco, en el desierto. No crea una relación de alumno-profesor, 
sino de discípulo a maestro. El profesor da clases y el alumno está con él durante ese 
tiempo. El maestro da testimonio y el discípulo vive con él muchas horas al día. ¡Es 
más difícil ser maestro que profesor! Nosotros no somos alumnos de Jesús, ¡somos 
discípulos y discípulas! La enseñanza de Jesús era una comunicación que 
desbordaba de la abundancia de su corazón en las formas más variadas: como 
conversación que trata de esclarecer los hechos (Mc 9,9-13), como comparación que 
hace que la gente piense y participe (Mc 4,33), como explicación de lo que el mismo 
hacía (Mc 7,17-23), como discusión que no huye de lo que es polémico (Mc 2,6-12), 
como crítica que denuncia lo que es falso y equivocado (Mc 12,38-40). Era siempre 
un testimonio de lo que él mismo vivía, ¡una expresión de su amor! (Mt 11,28-30).  

4) Para la reflexión personal  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

• ¿Qué haces tu cuando debes enseñar a los otros algo de la fe y de la religión? ¿Imita 
a Jesús?  

• Jesús se preocupa no sólo del contenido, sino también del descanso. ¿Cómo fue la 
enseñanza de religión que recibiste en tu infancia? Los/las catequistas ¿imitaban a 
Jesús?  

5) Oración final  
¿Cómo purificará el joven su conducta? Observando la palabra del Señor. Te busco de 
todo corazón, no me desvíes de tus mandatos. (Sal 119,9-10)  

Lectio Divina: domingo, 8 de febrero 
de 2026 
V Domingo del Tiempo ordinario 

Sal de la tierra y luz del mundo  

Escuchar las palabras de Jesús, partiendo de la experiencia de hoy  

Mateo 5,13-16  

1. Oración inicial  
Señor Jesús, envía tu Espíritu, para que Él nos ayude a leer la Biblia en el mismo modo 
con el cual Tú la has leído a los discípulos en el camino de Emaús. Con la luz de la 
Palabra, escrita en la Biblia, Tú les ayudaste a descubrir la presencia de Dios en los 
acontecimientos dolorosos de tu condena y muerte. Así, la cruz, que parecía ser el final 
de toda esperanza, apareció para ellos como fuente de vida y resurrección. Crea en 
nosotros el silencio para escuchar tu voz en la Creación y en la Escritura, en los 
acontecimientos y en las personas, sobre todo en los pobres y en los que sufren. Tu 
palabra nos oriente a fin de que también nosotros, como los discípulos de Emaús, 
podamos experimentar la fuerza de tu resurrección y testimoniar a los otros que Tú 
estás vivo en medio de nosotros como fuente de fraternidad, de justicia y de paz. Te lo 
pedimos a Ti, Jesús, Hijo de María, que nos has revelado al Padre y enviado tu Espíritu. 
Amén.  

2. Lectura  
a) Clave de lectura de las dos parábolas:  

Hace dos domingos que habíamos meditado las bienaventuranzas, que constituyen el 
principio del Sermón de la Montaña y que describen las ocho puertas de entrada en el 
Reino de Dios, para una vida en comunidad (Mt 5,1-12). En este domingo meditamos la 
parte siguiente, que presenta (Mt 5,13-16) dos parábolas muy conocidas, la de la luz y la 
de la sal, con las que Jesús describe la misión de la comunidad. La comunidad debe ser 
sal de la tierra y luz del mundo. La sal no existe para sí, sino para dar sabor al alimento. 
La luz no existe para sí, sino para iluminar el camino. Nosotros, nuestra comunidad, no 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

existimos para nosotros mismos, sino para los otros, para Dios. Casi todas las veces que 
Jesús quiere comunicar un mensaje importante, recurre a una parábola o 
comparación, sacado de la vida de cada día. En general, no explica las parábolas, 
porque tratan de cosas que todos conocen por experiencia. Una parábola es una 
provocación. Jesús provoca a los oyentes para que usen su propia experiencia personal 
para entender el mensaje que Él quiere comunicar. En el caso del Evangelio de este 
domingo, Jesús quiere que cada uno de nosotros analicemos la experiencia que se 
tiene de la sal y de la luz para entender la misión de nosotros los cristianos. ¿Habrá 
alguno en este mundo que no sepa qué cosa es la sal o la luz? Jesús parte de cosas 
muy comunes y universales para comunicar su mensaje.  
b) Una división del texto para ayudar en la lectura:  

• Mateo 5,13: La parábola de la sal  

• Mateo 5,14-15: La parábola de la luz  

• Mateo 5,16: Aplicación de la parábola de la luz  
c) El texto:  

13 «Vosotros sois la sal de la tierra. Mas si la sal se desvirtúa, ¿con qué se la salará? Ya no 
sirve para nada más que para ser tirada afuera y pisoteada por los hombres. 14 «Vosotros 
sois la luz del mundo. No puede ocultarse una ciudad situada en la cima de un monte. 15 

Ni tampoco se enciende una lámpara y la ponen debajo del celemín, sino sobre el 
candelero, para que alumbre a todos los que están en la casa. 16 Brille así vuestra luz 
delante de los hombres, para que vean vuestras buenas obras y glorifiquen a vuestro 
Padre que está en los cielos.  

3. Un momento de silencio orante  
para que la Palabra de Dios pueda entrar en nosotros e iluminar nuestra vida.  

4. Algunas preguntas  
para ayudarnos en la meditación y en la oración. 

i) ¿Cuál es la parte que más te ha llamado la atención? ¿Por qué?  

ii) En primer lugar, antes de tratar de entender el significado de las palabras de Jesús 
sobre la sal, intenta reflexionar dentro de ti sobre la experiencia que tú tienes de la 
sal en tu vida y trata de descubrir esto: “Según mi opinión ¿para qué sirve la sal?”  

iii) Partiendo después de esta experiencia personal sobre la sal, trata de descubrir el 
significado de las palabras de Jesús para tu vida y para la vida de la comunidad y de 
la Iglesia. ¿Estoy siendo sal? ¿Está siendo sal nuestra comunidad? ¿Está siendo sal la 
Iglesia?  

iv) Para ti ¿qué significa la luz en tu vida? ¿Cuál es tu experiencia de la luz?  

v) ¿Cuál es el significado de la parábola de la luz partiendo de la aplicación que Jesús 
mismo hace de la parábola?  

5. Para los que desean profundizar más en el tema  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

a) Contexto del discurso de Jesús:  

Contexto literario.  

Los cuatro versículos del evangelio de este domingo (Mt 5,13-16) se encuentran entre las 
ocho bienaventuranzas (Mt 5,1-12) y la explicación de cómo hace falta entender la Ley 
transmitida por Moisés (Mt 5,17-19). Después viene la nueva lectura que Jesús hace de 
los mandamientos de la Ley de Dios (Mt 5,20-48). Jesús pide considerar la finalidad de 
la ley que según Él se contiene en estas palabras: “Sed perfectos como es perfecto 
vuestro Padre celestial” (Mt 5,48) ¡Jesús nos pide imitar a Dios! A la raíz de esta nueva 
enseñanza de Jesús, se encuentra la nueva experiencia que Él tiene del Padre. 
Observando así la ley, seremos Sal de la tierra y Luz del mundo.  
Contexto histórico.  

Muchos judíos convertidos continuaban siendo fieles a la observancia de la ley, como 
hacían desde la infancia. Pero ahora, habiendo aceptado a Jesús como Mesías, y siendo 
fieles al mismo tiempo a las enseñanzas recibidas de sus padres y de los rabinos, ellos 
estaban colocándose fuera de su pasado hebreo, eran expulsados de las sinagogas por 
los antiguos maestros y hasta por sus padres (Mt 10,21-22). Y hasta en la propia 
comunidad cristiana, sentían decir por los paganos convertidos, que la Ley de Moisés 
estaba superada y que no era necesario observarla. Se encontraban entre dos fuegos. 
De un lado, los antiguos maestros y compañeros que los excomulgaban. Por otro lado 
los nuevos compañeros que les criticaban. Todo esto causaba en ellos tensiones e 
inseguridades. La apertura de unos criticaba la cerrazón de los otros y viceversa. Este 
conflicto generó una crisis que llevó a encerrarse cada uno en sus posiciones. Algunos 
querían seguir adelante, otros querían colocar la luz bajo la mesa. Y muchos se 
preguntaban: “Pero en definitiva ¿Cuál es nuestra misión?”. Las parábolas de la sal y de 
la luz nos ayudan a reflexionar sobre la misión.  
b) Comentario del texto:  

• Mateo 5,13: La parábola de la sal Usando imágenes de la vida cotidiana, con palabras 
sencillas y directas, Jesús hace saber cuál es la misión y la razón de ser de la 
Comunidad: ¡ser sal! En aquel tiempo, con el caldo que se hacía, la gente y los 
animales tenían necesidad de tomar mucha sal. La sal se expendía por los 
vendedores en grandes bloques y estos bloques se colocaban en la plaza para poder 
ser consumados por la gente. La sal que quedaba caía a tierra, no servía ya para nada 
y era pisado por todos. Jesús evoca este uso para aclarar a los discípulos la misión 
que deben realizar. Sin sal no se podía vivir, pero lo que restaba de la sal no servía 
para nada.  

• Mateo 5,14-16: La parábola de la luz La comparación es obvia. Nadie enciende un 
candelabro para colocarlo bajo un celemín. Una ciudad puesta en lo alto de un 
monte no consigue permanecer oculta. La comunidad debe ser luz, debe iluminar. 
No debe tener miedo de mostrar el bien que hace. No lo hace para ser vista, pero lo 
que hace, puede y debe ser visto. La sal no existe para sí. La luz no existe para sí. Así 
debe ser una comunidad: no puede encerrase en sí misma.  

c) Ampliar la visión de las Bienaventuranzas:  

I. Las Bienaventuranzas en el contexto de las comunidades de la época  

Entre los judíos convertidos existían dos tendencias. Algunos pensaban que no era 
necesario observar las leyes del Antiguo Testamento, porque somos salvos por la fe en 
Jesús y no por la observancia de la ley (Rom 3,21-26). Otros pensaban que ellos, siendo 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

judíos, debían seguir observando las leyes del Antiguo Testamento (Act 15,1-2). En cada 
una de estas dos tendencias existían grupos más radicales. Ante este conflicto, Mateo 
intenta un equilibrio para unir los dos extremos. La comunidad debe ser un espacio 
donde este equilibrio se pueda conseguir y pueda ser vivido. La comunidad debe ser 
centro de irradiación de este vivir y mostrar a todos el verdadero significado y objetivo 
de la Ley de Dios. La comunidad no quiere abolir la ley, sino que quiere llevarla a 
cumplimiento (Mt 5,17). Las comunidades no pueden andar contra las leyes, ni pueden 
encerrarse en sí mismas en la observancia de la ley. Como Jesús, deben dar un paso y 
mostrar en la práctica el objetivo que la ley quiere conseguir, o sea la práctica perfecta 
del amor. Viviendo así serán “Sal de la Tierra y Luz del Mundo”  
II. Las varias tendencias en las comunidades de los primeros cristianos  

• Los fariseos no reconocían en Jesús el Mesías y aceptaban sólo el Antiguo 
Testamento. En las comunidades existían personas que simpatizaban con la línea de 
los fariseos. (Act 15,5). * Algunos judíos convertidos aceptaban a Jesús como Mesías, 
pero no aceptaban la libertad de Espíritu con el que las comunidades vivían la 
presencia de Jesús resucitado (Act 15,1).  

• Otros, lo mismo judíos que paganos convertidos, pensaban que con Jesús había 
llegado el final del Antiguo Testamento y que, por tanto, no era necesario conservar, 
ni leer los libros del Antiguo Testamento. De ahora en adelante, ¡sólo Jesús y la vida 
en el Espíritu! Santiago critica esta tendencia (Ac 15,21).  

• Otros cristianos que vivían tan plenamente la vida en la comunidad en la libertad de 
Espíritu, que no tenían ya en cuenta ni la vida de Jesús de Nazaret, ni el Antiguo 
Testamento. Querían sólo el ¡Cristo del Espíritu! Decían: “¡Jesús es anatema!” (1Cor 
12,3).  

• La gran preocupación del evangelio de Mateo es demostrar que estas tres unidades: 
(1) Antiguo Testamento (2) Jesús de Nazaret y (3) la vida en el Espíritu, no pueden 
estar separadas. Las tres forman parte del mismo y único proyecto de Dios y nos 
comunican la certeza central de la fe: El Dios de Abrahán y de Sara está presente en 
las comunidades gracias a la fe en Jesús de Nazaret.  

6. Oración: Salmo 27  
Yahvé es mi luz y mi salvación, ¿a quién temeré? Yahvé, el refugio de mi vida, ¿ante 
quién temblaré? Cuando me asaltan los malhechores ávidos de mi carne, ellos, 
adversarios y enemigos, tropiezan y sucumben.  
Aunque acampe un ejército contra mí, mi corazón no teme; aunque estalle una guerra 
contra mí, sigo confiando.  
Una cosa pido a Yahvé, es lo que ando buscando: morar en la Casa de Yahvé todos los 
días de mi vida, admirar la belleza de Yahvé contemplando su templo.  
Me dará cobijo en su cabaña el día de la desgracia; me ocultará en lo oculto de su 
tienda, me encumbrará en una roca. Entonces levantará mi cabeza ante el enemigo 
que me hostiga; y yo ofreceré en su tienda sacrificios de victoria. Cantaré, tocaré para 
Yahvé.  
Escucha, Yahvé, el clamor de mi voz, ¡ten piedad de mí, respóndeme! Digo para mis 
adentros: «Busca su rostro». Sí, Yahvé, tu rostro busco: no me ocultes tu rostro.  
No rechaces con ira a tu siervo, que tú eres mi auxilio. No me abandones, no me dejes, 
Dios de mi salvación. Si mi padre y mi madre me abandonan, Yahvé me acogerá. 
Señálame, Yahvé, tu camino, guíame por senda llana, pues tengo enemigos.  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

No me entregues al ardor de mis rivales, pues se alzan contra mí testigos falsos, 
testigos violentos además. Creo que gozaré de la bondad de Yahvé en el país de la vida. 
Espera en Yahvé, sé fuerte, ten ánimo, espera en Yahvé.  

7. Oración final  
Señor Jesús, te damos gracia por tu Palabra que nos ha hecho ver mejor la voluntad del 
Padre. Haz que tu Espíritu ilumine nuestras acciones y nos comunique la fuerza para 
seguir lo que Tu Palabra nos ha hecho ver. Haz que nosotros como María, tu Madre, 
podamos no sólo escuchar, sino también poner en práctica la Palabra. Tú que vives y 
reinas con el Padre en la unidad del Espíritu Santo por todos los siglos de los siglos. 
Amén.  

Lectio Divina: lunes, 9 de febrero de 
2026 
Tiempo ordinario 

1) Oración  
Vela, Señor, con amor continuo sobre tu familia; protégela y defiéndela siempre, ya que 
sólo en ti ha puesto su esperanza. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 6,53-56  
Terminada la travesía, llegaron a tierra en Genesaret y atracaron. Apenas 
desembarcaron, le reconocieron en seguida, recorrieron toda aquella región y 
comenzaron a traer a los enfermos en camillas adonde oían que él estaba. Y 
dondequiera que entraba, en pueblos, ciudades o aldeas, colocaban a los enfermos en 
las plazas y le pedían que tocaran siquiera la orla de su manto; y cuantos la tocaron 
quedaban salvados.  

3) Reflexión  
El texto del Evangelio de hoy es la parte final del conjunto más amplio de Marcos 6,45-
56 que comprende tres asuntos diferentes: a) Jesús sube solo a la montaña para rezar 
(Mc 6,45-46). b) Enseguida, al ir sobre las aguas, va al encuentro de los discípulos que 
luchan contra las olas del mar (Mc 6,47-52). c) Ahora, en el evangelio de hoy, estando ya 
en tierra la gente busca a Jesús para que sane sus enfermedades (Mc 6,53-56).  

• Marcos 6,53-56. La gente le busca. “Terminada la travesía, llegaron a tierra en 
Genesaret y atracaron. Apenas desembarcaron, le reconocieron en seguida, 
recorrieron toda aquella región y comenzaron a traer a los enfermos en camillas 
adonde oían que él estaba. Y dondequiera que entraba, en pueblos, ciudades o 
aldeas, colocaban a los enfermos en las plazas y le pedían que tocaran siquiera la orla 
de su manto; y cuantos la tocaron quedaban salvados”. La gente busca a Jesús y 
acude numerosa. Viene de todos los lados, cargando a los enfermos. Lo que llama la 
atención es el entusiasmo de la gente que reconoce a Jesús y le va detrás. Lo que 
impulsa a esta búsqueda de Jesús no es sólo el deseo de encontrarse con él, de estar 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

con él, sino también el deseo de que él sane sus enfermedades. “recorrieron toda 
aquella región y comenzaron a traer a los enfermos en camillas adonde oían que él 
estaba. Y dondequiera que entraba, en pueblos, ciudades o aldeas, colocaban a los 
enfermos en las plazas y le pedían que tocaran siquiera la orla de su manto; y cuantos 
la tocaron quedaban salvados”. El evangelio de Mateos comenta e ilumina este 
hecho citando la figura del Siervo de Yahvé, del cual Isaías dice: “Cargó sobre sí todas 
nuestras enfermedades” (Is 53,4 y Mt 8,16-17).  

• Enseñar y curar, curar y enseñar. Desde el comienzo de su actividad apostólica, Jesús 
anda por todos los poblados de Galilea para hablar a la gente sobre el Reino de Dios 
que está por llegar (Mc 1,14-15). Allí donde no encuentra gente para escucharle, habla 
y transmite la Buena Nueva de Dios, y acoge y sana a los enfermos, en cualquier 
lugar: en las sinagogas durante la celebración de la Palabra los sábados (Mc 1,21; 3,1; 
6,2); en reuniones informales en casas de amigos (Mc 2,1.15; 7,17; 9,28; 10,10); andando 
por el camino con los discípulos (Mc 2,23); a lo largo del mar en la playa, sentado en 
un barco (Mc 4,1); en el desierto donde se refugia y donde la gente le busca (Mc 1,45; 
6,32-34); en la montaña, de donde proclama las bienaventuranzas (Mt 5,1); en las 
plazas de las aldeas y ciudades, donde la gente carga a los enfermos (Mc 6,55-56); en 
el Templo de Jerusalén, en ocasión de las romerías, diariamente, ¡sin miedo (Mc 
14,49)! Curar y enseñar, enseñar y curar era lo que Jesús más hacía (Mc 2,13; 4,1-2; 
6,34). Era lo que siempre hacía (Mc 10,1). La gente quedaba admirada (Mc 12,37; 1,22.27; 
11,18) y le buscaba.  

• En la raíz de este gran entusiasmo de la gente estaba, por un lado, la persona de 
Jesús, que llamaba y atraía, y, por el otro, el abandono de la gente que era como oveja 
sin pastor (cf. Mc 6,34). En Jesús, ¡todo era revelación de aquello que lo animaba por 
dentro! El no solamente hablaba sobre Dios, sino que más bien lo revelaba. 
Comunicaba algo de lo que el mismo vivía y experimentaba. No sólo anunciaba la 
Buena Nueva del Reino. El mismo era una prueba, un testimonio vivo del Reino. En 
él aparece aquello que acontece cuando un ser humano deja que Dios reine en su 
vida. Lo que vale no son sólo sus palabras, sino sobre todo el testimonio, el gesto 
concreto. ¡Esta es la Buena Nueva del Reino que atrae!  

4) Para la reflexión personal  

• El entusiasmo de la gente en busca de Jesús, en busca de un sentido de la vida y una 
solución para sus males. ¿Dónde hay esto hoy? ¿Lo hay en ti, en mí?  

• Lo que llama la atención es la actitud cariñosa de Jesús hacia los pobres y los 
abandonados. Y yo ¿cómo me comporto con las personas excluidas de la sociedad?  

5) Oración final  
¡Cuán numerosas tus obras, Yahvé! Todas las hiciste con sabiduría, de tus creaturas se 
llena la tierra. ¡Bendice, alma mía, a Yahvé! (Sal 104,24.35)  

Lectio Divina: martes, 10 de febrero 
de 2026 
Tiempo ordinario 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

1) Oración  
Vela, Señor, con amor continuo sobre tu familia; protégela y defiéndela siempre, ya que 
sólo en ti ha puesto su esperanza. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 7,1-13  
Se reúnen junto a él los fariseos, así como algunos escribas venidos de Jerusalén. Y al 
ver que algunos de sus discípulos comían con manos impuras, es decir no lavadas, -es 
que los fariseos y todos los judíos no comen sin haberse lavado las manos hasta el 
codo, aferrados a la tradición de los antiguos, y al volver de la plaza, si no se bañan, no 
comen; y hay otras muchas cosas que observan por tradición, como la purificación de 
copas, jarros y bandejas-. Por ello, los fariseos y los escribas le preguntan: «¿Por qué tus 
discípulos no viven conforme a la tradición de los antepasados, sino que comen con 
manos impuras?» Él les dijo: «Bien profetizó Isaías de vosotros, hipócritas, según está 
escrito: Este pueblo me honra con los labios, pero su corazón está lejos de mí. En vano 
me rinden culto, ya que enseñan doctrinas que son preceptos de hombres. «Dejando el 
precepto de Dios, os aferráis a la tradición de los hombres.» Les decía también: «¡Qué 
bien violáis el mandamiento de Dios, para conservar vuestra tradición! Porque Moisés 
dijo: Honra a tu padre y a tu madre y: el que maldiga a su padre o a su madre, sea 
castigado con la muerte. Pero vosotros decís: Si uno dice a su padre o a su madre: `Lo 
que de mí podrías recibir como ayuda lo declaro Korbán -es decir: ofrenda-', ya no le 
dejáis hacer nada por su padre y por su madre, anulando así la palabra de Dios por 
vuestra tradición que os habéis transmitido; y hacéis muchas cosas semejantes a 
éstas.»  

3) Reflexión  
El Evangelio de hoy habla de las costumbres religiosas de aquel tiempo y de los fariseos 
que enseñaban estas costumbres a la gente. Por ejemplo, comer sin lavarse las manos 
o, como ellos decían, comer con manos impuras. Muchas de estas costumbres estaban 
desligadas de la vida y habían perdido su sentido. Sin embargo se conservaban o por 
miedo o por superstición. El Evangelio nos trae algunas instrucciones de Jesús respeto 
de esas costumbres.  

• Marcos 7,1-2: Control de los fariseos y libertad de los discípulos. Los fariseos y algunos 
escribas, venidos de Jerusalén, observaban como los discípulos de Jesús comían con 
manos impuras. Aquí hay tres puntos que merecen ser señalados: a) Los escribas 
eran de Jerusalén, ¡de la capital! Significa que habían venido para observar y 
controlar los pasos de Jesús. b) Los discípulos ¡no se lavaban las manos para comer! 
Significa que la convivencia con Jesús los llevó a tener valor para transgredir las 
normas que la tradición imponía a la gente, pero que habían perdido su sentido para 
la vida. c) La costumbre de lavarse las manos, que hasta hoy, sigue siendo una norma 
importante de higiene, tenía para ellos un significado religioso que servía para 
controlar y discriminar a las personas.  

• Marcos 7,3-4: La Tradición de los Antiguos. “La Tradición de los Antiguos” transmitía 
las normas que debían de ser observadas por la gente para conseguir la pureza 
exigida por la ley. La observancia de la pureza era un asunto muy serio para la gente 
de aquel tiempo. Ellos pensaban que una persona impura no podía recibir la 
bendición prometida por Dios a Abrahán. Las normas de pureza eran enseñadas 
para abrir el camino hasta Dios, fuente de paz. En realidad, sin embargo, en vez de 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

ser una fuente de paz, las normas eran una prisión, un cautiverio. Para los pobres, era 
prácticamente imposible observar las muchas normas, las costumbres y las leyes. 
Por esto, ellos eran despreciados como gente ignorante y maldita que no conocía la 
ley (Jn 7,49).  

• Marcos 7,5: Escribas y fariseos critican el comportamiento de los discípulos de Jesús. 
Los escribas y fariseos preguntaban a Jesús: “¿Por qué tus discípulos no viven 
conforme a la tradición de los antepasados, sino que comen con manos impuras?” 
Ellos fingen que están interesados en conocer el porqué del comportamiento de los 
discípulos. En realidad, critican a Jesús porque permite que los discípulos no 
cumplan con las normas de pureza. Los fariseos formaban una especie de 
hermandad, cuya principal preocupación era la de observar todas las leyes de la 
pureza. Los escribas eran los responsables de la doctrina. Enseñaban las leyes 
relativas a observancia de la pureza.  

• Marcos 7,6-13 Jesús critica la incoherencia de los fariseos. Jesús responde citando a 
Isaías: Este pueblo me honra sólo con los labios, pero su corazón sigue lejos de mí (cf. 
Is 29,13). Insistiendo en las normas de pureza, los fariseos vacían de contenido los 
mandamientos de la ley de Dios. Jesús cita un ejemplo concreto. Ellos decían: la 
persona que ofrece al templo sus bienes, no puede usarlos para ayudar a los padres 
necesitados. Así, en nombre de la tradición vaciaban de contenido el cuarto 
mandamiento que manda amar al padre y a la madre. Estas personas parecían muy 
observantes, pero lo eran sólo hacia fuera. Por dentro, ¡su corazón quedaba lejos de 
Dios! Como dice el canto: “¡Su nombre es el Señor y pasa hambre, y clama por la boca 
del hambriento, y muchos que lo ven pasan de largo, a veces por llegar temprano al 
Templo!”. En el tiempo de Jesús, la gente, en su sabiduría, no concordaba con todo 
lo que se le enseñaba. Esperaba que un día el mesías viniese a indicar otro camino 
para alcanzar la pureza. En Jesús se realiza esta esperanza.  

4) Para la reflexión personal  

• ¿Conoces alguna costumbre religiosa de hoy que ya no tiene mucho sentido, pero 
que sigue siendo enseñado?  

• Los fariseos eran judíos practicantes, pero su fe activa era desligada de la vida de la 
gente. Por eso, Jesús los criticó. Y hoy, ¿Jesús nos criticaría? ¿En qué?  

5) Oración final  
¡Yahvé, Señor nuestro, qué glorioso es tu nombre en toda la tierra! Al ver tu cielo, 
hechura de tus dedos, la luna y las estrellas que pusiste, ¿qué es el hombre para que te 
acuerdes de él, el hijo de Adán para que de él te cuides? (Sal 8,2.4-5)  

Lectio Divina: miércoles, 11 de 
febrero de 2026 
Tiempo ordinario 

1) Oración  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Vela, Señor, con amor continuo sobre tu familia; protégela y defiéndela siempre, ya que 
sólo en ti ha puesto su esperanza. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 7,14-23  
Llamó otra vez a la gente y les dijo: «Oídme todos y entended. Nada hay fuera del 
hombre que, entrando en él, pueda contaminarle; sino lo que sale del hombre, eso es lo 
que contamina al hombre. Quien tenga oídos para oír, que oiga.» Y cuando, 
apartándose de la gente, entró en casa, sus discípulos le preguntaban sobre la 
parábola. Él les dijo: «¿Conque también vosotros estáis sin inteligencia? ¿No 
comprendéis que todo lo que de fuera entra en el hombre no puede contaminarle, 
pues no entra en su corazón, sino en el vientre y va a parar al excusado?» -así declaraba 
puros todos los alimentos-. Y decía: «Lo que sale del hombre, eso es lo que contamina al 
hombre. Porque de dentro, del corazón de los hombres, salen las intenciones malas: 
fornicaciones, robos, asesinatos, adulterios, avaricias, maldades, fraude, libertinaje, 
envidia, injuria, insolencia, insensatez. Todas estas perversidades salen de dentro y 
contaminan al hombre.»  

3) Reflexión  
El Evangelio de hoy es la continuación del asunto que meditamos ayer. Jesús ayuda a 
la gente y a los discípulos a entender mejor el significado que la pureza tiene ante Dios. 
Desde siglos, para no volverse impuros, los judíos observaban muchas normas y 
costumbres relacionadas con comida, bebida, ropa, higiene del cuerpo, lavado de los 
vasos, contacto con personas de otra religión y raza, etc. (Mc 7,3-4) No tenían permiso 
para entrar en contacto con los paganos y para comer con ellos. En los años 70, época 
de Marcos, algunos judíos convertidos decían: “Ahora que somos cristianos tenemos 
que abandonar estas costumbres antiguas que nos separan de los paganos 
convertidos.” Pero otros pensaban que debían continuar a observar estas leyes de la 
pureza (Cf. Col 2,16.20-22). La actitud de Jesús, descrita en el evangelio de hoy, nos 
ayuda a superar el problema.  

• Marcos 7,14-16: Jesús abre un nuevo sendero para que la gente se acerque a Dios. 
Dice a la multitud: “¡Todo lo que de fuera entra en el hombre no puede 
contaminarle!” (Mc 7,15). Jesús invierte las cosas: lo impuro no viene de fuera para 
dentro, como enseñaban los doctores de la ley, sino de dentro para fuera. De este 
modo, nadie más precisa preguntarse si esta o aquella comida o bebida es pura o 
impura. Jesús coloca lo puro y lo impuro a otro nivel, a nivel del comportamiento 
ético. Abre un nuevo sendero para llegar hasta Dios y, así, realiza el deseo más 
profundo de la gente.  

• Marcos 7,17-23: En casa m casa, los discípulos piden explicación. Los discípulos no 
entendieron bien lo que Jesús quería decir con aquella afirmación. Cuando llegaron 
a casa pidieron una explicación. A Jesús le extraño la pregunta de los discípulos. 
Pensaba que habían entendido la parábola. En la explicación a los discípulos va hasta 
el fondo de la cuestión de la pureza. ¡Declara puros todos os alimentos! Es decir: 
ningún alimento que entra en el ser humano puedo volverlo impuro, pues no va 
hasta el corazón, sino que va al estómago y termina de nuevo fuera del ser humano. 
Sino que lo que vuelve impuro, dice Jesús, es aquello que sale del corazón para 
envenenar la relación humana. Y enumera: prostitución, robo, asesinato, adulterio, 
ambición, etc. Así, de muchas maneras, por la palabra, por la convivencia, Jesús fue 
ayudando a las personas a ver y a conseguir la pureza de otra manera. Por la palabra, 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

purificaba a los leprosos (Mc 1,40-44), expulsaba a los espíritus impuros (Mc 1,26.39; 
3,15.22 etc.), y vencía la muerte que era fuente de toda impureza. Gracias a Jesús que 
la toca, la mujer excluida como impura queda curada (Mc 5,25-34). Sin miedo a ser 
contaminado, Jesús come junto con las personas consideradas impuras (Mc 2,15-17).  

• Las leyes de la pureza en el tiempo de Jesús. La gente de aquella época se 
preocupaba mucho por la pureza. La ley y las normas de la pureza indicaban las 
condiciones necesarias para que alguien pudiera presentarse ante Dios y sentirse en 
su presencia. No era posible presentarse ante Dios de cualquier manera. Pues Dios 
es Santo. La Ley decía: “¡Sed santos, porque yo soy santo!” (Lv 19,2). Los impuros no 
podían llegar cerca de Dios para recibir de él la bendición prometida a Abrahán. La 
ley de lo que es puro e impuro (Lv 11 a 16) se escribió después del cautiverio en 
Babilonia, unos 800 años después del Éxodo, pero tenía sus raíces en la mentalidad 
y en las antiguas costumbres del pueblo de la Biblia. Una visión religiosa y mítica del 
mundo llevaba a la gente a apreciar cosas, animales y a las personas, desde la 
categoría de la pureza (Gn 7,2; Dt 14,13-21; Nm 12,10-15; Dt 24,8-9). En el contexto de la 
dominación persa, siglos V y IV antes de Cristo, ante la dificultad de reconstruir el 
templo de Jerusalén y para la supervivencia del clero, los sacerdotes que estaban en 
el gobierno del pueblo de la Biblia ampliaron las leyes de la pureza y la obligación de 
ofrecer sacrificios de purificación por el pecado. Así, después del parto (Lv 12,1-8), de 
la menstruación (Lv 15,19-24) o de la cura de una hemorragia (Lv 15,25-30), las mujeres 
debían ofrecer sacrificios para recuperar la pureza. Los leprosos (Lv 13) o quienes 
entraban en contacto con cosas y animales impuros (Lv 5,1-13) también debían 
ofrecer sacrificios. Una parte de estas ofrendas quedaba para los sacerdotes (Lv 5,13). 
En el tiempo de Jesús, tocar un leproso, comer con un publicano, comer sin lavarse 
las manos, y tantas otras actividades, etc.: todo esto volvía impura a la persona, y 
cualquier contacto con esta persona contaminaba a los demás. Por esto, las 
personas “impuras” debían ser evitadas. La gente vivía con miedo, amenazada 
siempre por tantas cosas impuras que amenazaban su vida. Estaba obligada a vivir 
desconfiando de todo y de todos. Ahora, de repente, ¡todo cambia! A través de la fe 
en Jesús, era posible conseguir la pureza y sentirse bien ante Dios, sin que fuera 
necesario observar todas aquellas leyes y normas de la “Tradición de los Antiguos”. 
¡Fue una liberación! ¡La Buena Nueva anunciada por Jesús sacó a la gente de la 
defensiva, del miedo, y le devolvió las ganas de vivir, la alegría de ser hijo y hija de 
Dios, sin miedo a ser feliz!  

4) Para la relación personal  

• En tu vida, ¿hay costumbres que consideras sagrados y otros que consideras no 
sagrados? ¿Cuáles? ¿Por qué?  

• En nombre de la Tradición de los Antiguos, los fariseos olvidaban el Mandamiento 
de Dios. Esto ¿acontece hoy? ¿Dónde y cuándo? ¿También en mi vida?  

5) Oración final  
La salvación del honrado viene de Yahvé, él es su refugio en tiempo de angustia; Yahvé 
lo ayuda y lo libera, él lo libra del malvado, lo salva porque se acoge a él. (Sal 37,39-40) 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Lectio Divina: jueves, 12 de febrero 
de 2026 
Tiempo ordinario 

1) Oración  
Vela, Señor, con amor continuo sobre tu familia; protégela y defiéndela siempre, ya que 
sólo en ti ha puesto su esperanza. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 7,24-30  
Y partiendo de allí, se fue a la región de Tiro, y entrando en una casa quería que nadie lo 
supiese, pero no logró pasar inadvertido, sino que, en seguida, habiendo oído hablar de 
él una mujer, cuya hija estaba poseída de un espíritu inmundo, vino y se postró a sus 
pies. Esta mujer era griega, siro fenicia de nacimiento, y le rogaba que expulsara de su 
hija al demonio. Él le decía: «Espera que primero se sacien los hijos, pues no está bien 
tomar el pan de los hijos y echárselo a los perritos.» Pero ella le respondió: «Sí, Señor; 
que también los perritos comen bajo la mesa migajas de los niños.» Él, entonces, le dijo: 
«Por lo que has dicho, vete; el demonio ha salido de tu hija.» Volvió a su casa y encontró 
que la niña estaba echada en la cama y que el demonio se había ido.  

3) Reflexión  
En el Evangelio de hoy, veremos cómo Jesús atiende a una mujer extrajera de otra raza 
y de otra religión, lo cual estaba prohibido por la ley religiosa de aquella época. 
Inicialmente, Jesús no quería atenderle, pero la mujer insistió y consiguió lo que quería: 
la curación de la hija.  

• Jesús trata de abrir la mentalidad de los discípulos y de la gente más allá de la visión 
tradicional. En la multiplicación de los panes, había insistido en el compartir (Mc 6,30-
44). En la discusión sobre lo que es puro e impuro, había declarado puros todos los 
alimentos (Mc 7,1-23). Ahora, en este episodio de la Mujer Cananea, supera las 
fronteras del territorio nacional y acoge a una mujer extranjera que no pertenece al 
pueblo y con la que estaba prohibido conversar. Estas iniciativas de Jesús, nacidas 
de su experiencia de Dios como Padre, eran extrañas para la mentalidad de la gente 
de la época. Jesús ayuda a la gente a abrir su manera de experimentar a Dios en la 
vida.  

• Marcos 7.24: Jesús sale del territorio. En el evangelio de ayer (Mc 7,14-23) y de antes 
de ayer (Mc 7,1-13), Jesús había criticado la incoherencia de la “Tradición de los 
Antiguos” y había ayudado a la gente y a los discípulos a salir de la prisión de las leyes 
de la pureza. Aquí, en Mc 7,24, sale de Galilea. Parece querer salir de la prisión del 
territorio y de la raza. Está en el extranjero, y parece que no quiere ser conocido. Pero 
su fama había llegado antes que él. La gente sabe y le busca.  

• Marcos 7.25-26: La situación. Una mujer llega cerca y empieza a pedir por la hija 
enferma. Marcos dice explícitamente que era de otra raza y de otra religión. Esto es, 
era pagana. Ella se lanza a los pies de Jesús y empieza a suplicar para que cure a su 
hija poseída por un espíritu impuro. Los paganos no tenían problema en recorrer a 
Jesús. Los judíos ¡sí que tenían problemas en convivir con los paganos!  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

• Marcos 7.27: La respuesta de Jesús. Fiel a las normas de su religión, Jesús dice que 
no conviene tirar el pan de los hijos y darlo a los cachorros. Frase dura. La 
comparación está sacada de la vida familiar. Hasta hoy, niños y cachorros es lo que 
más hay en los barrios pobres. Jesús afirma una cosa que es cierta: ninguna madre 
saca el pan de la boca de los hijos para darlo a los cachorros. En este caso, los hijos 
eran los judíos y los cachorros, los paganos. En la época del AT, por causa de la 
rivalidad entre los pueblos, un pueblo acostumbraba llamar a otro “cachorro” (1Sam 
17,43). En los otros evangelios Jesús explica el porqué de su rechazo: “No fui enviado 
sino a las ovejas perdidas de la casa de Israel” (Mt 15,24). Es decir: “El Padre no quiere 
que yo me ocupe de esta mujer”  

• Marcos 7,28: La reacción de la mujer. Ella concuerda con Jesús, pero amplía la 
comparación y la aplica a su caso: “Sí, Señor; que también los perritos comen bajo la 
mesa migajas de los niños.” Es como si dijera: “Si soy perrito, entonces tengo los 
derechos de los perritos, es decir, ¡las migajas me pertenecen!” Ella sencillamente 
sacó las conclusiones de la parábola que Jesús contó y, mostró que, hasta en la casa 
de Jesús, los perritos comían las migajas que caían de la mesa de los niños. Y en la 
“casa de Jesús”, esto es, en la comunidad cristiana, la multiplicación del pan para los 
hijos fue tan abundante que estaban sobrando doce cestos (Mc 6,42) para los 
“cachorros”, esto es, para ella, ¡para los paganos!  

• Marcos 7,29-30: La reacción de Jesús: “Por lo que has dicho, vete; el demonio ha salido 
de tu hija.” En los otros evangelios se explicita: “¡Grande es tu fe! ¡Que se cumpla tu 
deseo!” (Mt 15,28). Si Jesús atiende la súplica de la mujer es porque comprende que, 
ahora, el Padre quiere que él escuche su petición. Este episodio ayuda a percibir algo 
del misterio que envolvía a la persona de Jesús y como él convivía con el Padre. Era 
observando las reacciones de las personas y las actitudes de las personas, que Jesús 
descubre la voluntad del Padre en los acontecimientos de la vida. La actitud de la 
mujer abre un nuevo horizonte en la vida de Jesús. A través de ella, él descubre mejor 
que el proyecto del Padre es para todos los que buscan la vida y quieren liberarse de 
las cadenas que aprisionan su energía. Así, a lo largo de las páginas del evangelio de 
Marcos, hay una apertura creciente hacia los demás pueblos. De este modo, Marcos 
lleva a los lectores y a las lectoras a abrirse, poco a poco, a la realidad del mundo de 
alrededor y a superar ideas preconcebidas que impiden la convivencia pacífica entre 
la gente. Esta apertura hacia los paganos aparece de forma muy clara en la orden 
final que Jesús da a los discípulos, después de su resurrección: ”Id por el mundo, 
proclamad el Evangelio a toda la creación” (Mc 16,15).  

4) Para la reflexión personal  

• Tú, ¿qué haces concretamente, para convivir en paz con personas de otras iglesias 
cristianas? En el barrio donde vives ¿hay gente de otras religiones? ¿Cuáles? ¿Hablas 
normalmente con personas de otras religiones?  

• ¿Cuál es la apertura que este texto nos pide hoy a nosotros, en familia y en 
comunidad? 

5) Oración final  
¡Dichosos los que guardan el derecho, los que practican siempre la justicia! ¡Acuérdate 
de mí, Yahvé, hazlo por amor a tu pueblo, ven a ofrecerme tu ayuda. (Sal 106,3-4)  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Lectio Divina: viernes, 13 de febrero 
de 2026 
Tiempo ordinario 

1) Oración  
Vela, Señor, con amor continuo sobre tu familia; protégela y defiéndela siempre, ya que 
sólo en ti ha puesto su esperanza. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 7,31-37  

Se marchó de la región de Tiro y vino de nuevo, por Sidón, al mar de Galilea, 
atravesando la Decápolis. Le presentan un sordo que, además, hablaba con dificultad, y 
le ruegan imponga la mano sobre él. Él, apartándole de la gente, a solas, le metió sus 
dedos en los oídos y con su saliva le tocó la lengua. Y, levantando los ojos al cielo, dio un 
gemido, y le dijo: «Effatá», que quiere decir: «¡Ábrete!» Se abrieron sus oídos y, al 
instante, se soltó la atadura de su lengua y hablaba correctamente. Jesús les mandó 
que a nadie se lo contaran. Pero cuanto más se lo prohibía, tanto más ellos lo 
publicaban. Y se maravillaban sobremanera y decían: «Todo lo ha hecho bien; hace oír a 
los sordos y hablar a los mudos.»  

3) Reflexión  
En el evangelio de hoy, Jesús cura a un sordo que tartamudeaba. Este episodio es poco 
conocido. En el episodio de la mujer cananea, Jesús supera las fronteras del territorio 
nacional y acoge a una mujer extranjera que no era del pueblo y con quien estaba 
prohibido conversar. Esa misma apertura sigue en el evangelio de hoy.  

• Marcos 7,31. La región de la Decápolis. “Se marchó de la región de Tiro y vino de 
nuevo, por Sidón, al mar de Galilea, atravesando la Decápolis” Decápolis significa, 
literalmente, Diez Ciudades. Era una región de diez ciudades al sureste de Galilea, 
cuya población era pagana.  

• Marcos 7,31-35. Abrir los oídos y soltar la lengua. Un sordo y tartamudo es llevado ante 
Jesús. La manera de curarle es diferente. La gente quería que Jesús apenas 
impusiera las manos sobre él. Pero Jesús va mucho más allá de lo que le piden. Lleva 
al hombre ante la multitud, coloca los dedos en los oídos y con la saliva le toca la 
lengua, mira hacia el cielo, da un gemido y dice: “Éffata!”, esto es, “¡Ábrete!” En ese 
mismo instante, los oídos del sordo se abrieron y el hombre empezó a hablar 
correctamente. ¡Jesús quiere que la gente abra el oído y suelte la lengua!  

• Marcos 7,36-37: Jesús no quiere publicidad. “Jesús les mandó que a nadie se lo 
contaran. Pero cuanto más se lo prohibía, tanto más ellos lo publicaban. Y se 
maravillaban sobremanera y decían: «Todo lo ha hecho bien; hace oír a los sordos y 
hablar a los mudos”. Él le prohíbe hablar de su curación, pero no lo consigue. Aquel 
que tiene experiencia de Jesús, lo cuenta a los demás, ¡quiera o no quiera! Las 
personas que han asistido a la curación empiezan a proclamar lo que han visto y 
resumen así la Buena Nueva: "Todo lo hace bien; hace oír a los sordos y hablar a los 
mudos". Esta afirmación de la gente hace recordar la creación, en la que se dice: 
“Dios vio que todo era muy bueno.” (Gen 25 1,31). Y evoca la profecía de Isaías, donde 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

se dice que en el futuro los sordos oirán y los mudos hablarán (Is 29,28; 35,5. cf. Mt 
11,5).  

• La recomendación de no contar nada a nadie. A veces, se exagera la atención que el 
Evangelio de Marcos atribuye a la prohibición de divulgar la curación, como si Jesús 
tuviera un secreto que hay que conservar. La mayoría de las veces que Jesús hace 
un milagro, no pide el silencio. Y una vez hasta pide publicidad (Mc 5,19). Algunas 
veces, sin embargo, da orden de no divulgar la curación (Mc 1,44; 5,43; 7,36; 8,26), pero 
ellos obtienen el resultado contrario. Cuanto más prohíbe, tanto más la Buena Nueva 
se difunde (Mc 1,28.45; 3,7-8; 7,36-37). ¡Prohibir, no sirve de nada! ¡Pues la fuerza 
interna de la Buena Nueva es tan grande que se divulga por sí misma!  

• Apertura creciente en el evangelio de Marcos. A lo largo de las páginas del evangelio 
de Marcos hay una apertura creciente hacia los demás pueblos. Así, Marcos lleva a 
los lectores y a las lectoras a abrirse a la realidad del mundo alrededor y a superar 
ideas preconcebidas que impiden la convivencia pacífica entre la gente. En su paso 
por la Decápolis, la región pagana, Jesús atiende la súplica de la gente del lugar y 
cura al sordo tartamudo. No tiene miedo de contaminarse con la impureza de un 
pagano, pues lo cura tocándole los oídos y la lengua. Las autoridades de los judíos y 
los discípulos tienen dificultad en escuchar y entender, sin embargo un pagano era 
sordo y tartamudo consigue hablar y oír gracias a Jesús que le toca. Recuerda el 
cántico de Isaías: “El Señor Yahvé me ha abierto el oído y no me resistí” (Is 50,4-5). Al 
expulsar a los vendedores del templo, Jesús critica el comercio injusto y afirma que 
el templo tiene que ser casa de oración para todos los pueblos (Mc 11,17). En la 
parábola de los viñadores homicidas, Marcos hace alusión a que el mensaje se sacará 
del pueblo elegido, los judíos, y se dará a los demás, a los paganos (Mc 12,1-12). 
Después de la muerte de Jesús, Marcos presenta la profesión de fe de un pagano a 
los pies de la cruz. Al citar al centurión romano y su reconocimiento de Jesús como 
Hijo de Dios, está diciendo que el pagano es más fiel que los discípulos y más fiel que 
los judíos (Mc 15,39). La apertura hacia los paganos aparece de forma muy clara en la 
orden final que Jesús da a los discípulos, después de la resurrección: “Id por todo o 
mundo, proclamad el Evangelio a toda la creación” (Mc 16,15).  

4) Para la reflexión personal  

• Jesús fue muy abierto hacia las personas de otra raza, de otra religión y de otras 
costumbres. Los cristianos, hoy, ¿tenemos esta misma abertura? ¿Yo soy abierto?  

• Definición de la Buena Nueva: “¡Jesús hace todas las cosas bien!” ¿Soy Buena Nueva 
para los otros?  

5) Oración final  
¡Cantad a Yahvé un nuevo canto, canta a Yahvé, tierra entera, cantad a Yahvé, bendecid 
su nombre! Anunciad su salvación día a día. (Sal 96,1-2) 

Lectio Divina: sabato, 14 de febrero 
de 2026 
Santos Cirilo, monje, y Metodio, obispo, patronos de Europa, fiesta 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

1) Oración inicial  
Oh Dios, que iluminaste a los pueblos eslavos mediante los trabajos apostólicos de los 
santos hermanos Cirilo y Metodio, concédenos la gracia de aceptar tu palabra y de 
llegar a formar un pueblo unido en la confesión y defensa de la verdadera fe. Por 
nuestro Señor Jesucristo, tu Hijo, que vive y reina contigo en la unidad del Espíritu 
Santo y es Dios por los siglos de los siglos. Amén  

2) Lectura del santo Evangelio según Lucas 10,1-9  
Después de esto, designó el Señor a otros setenta y dos y los envió por delante, de dos 
en dos, a todas las ciudades y sitios adonde él había de ir. Y les dijo: La mies es mucha y 
los obreros pocos. Rogad, pues, al Dueño de la mies que envíe obreros a su mies. Id; 
mirad que os envío como corderos en medio de lobos. No llevéis bolsa, ni alforja, ni 
sandalias. Y no saludéis a nadie en el camino. En la casa en que entréis, decid primero: 
'Paz a esta casa.' Y si hubiere allí un hijo de paz, vuestra paz reposará sobre él; si no, se 
volverá a vosotros. Permaneced en la misma casa, comed y bebed lo que tengan, 
porque el obrero merece su salario. No vayáis de casa en casa. En la ciudad en que 
entréis y os reciban, comed lo que os pongan; curad los enfermos que haya en ella, y 
decidles: 'El Reino de Dios está cerca de vosotros.'  

3) Reflexión  
En el tiempo de Jesús había otros movimientos que, como Jesús, procuraban vivir y 
convivir de forma nueva, por ejemplo, Juan Bautista, los fariseos y otros. Muchos de 
ellos formaban también comunidades de discípulos (Jn 1,35; Lc 11,1; Hec 19,3) y tenías sus 
misioneros (Mt 23,15). ¡Pero había una gran diferencia! Por ejemplo, los fariseos, cuando 
iban a misión, iban prevenidos. Pensaban que no podían confiar en la comida de la 
gente que no siempre era ritualmente “pura”. Por esto, llevaban bolsa y dinero para 
poder cuidar de su propia comida. Así, en vez de ayudar a superar las divisiones, estas 
observancias de la Ley de la pureza debilitaban aún más la vivencia de los valores 
comunitarios.  

• La propuesta de Jesús es diferente. Trata de rescatar los valores comunitarios que se 
estaban extinguiendo, y procura renovar y reorganizar las comunidades para que 
fueran nuevamente una expresión de la Alianza, una muestra del Reino de Dios. Es 
lo que nos muestra hoy el evangelio que describe el envío de los 72 discípulos:  

• Lucas 10,1: La Misión. Jesús envía a los discípulos a los lugares a donde él mismo debe 
ir. El discípulo es el portavoz de Jesús. No es dueño de la Buena Nueva. El los envía 
de dos en dos. Esto favorece la ayuda mutua, pues la misión no es individual, sino 
que es comunitaria. Dos personas representan mejor que una la comunidad.  

• Lucas 10,2-3: La corresponsabilidad. La primera tarea es rezar para que Dios envíe a 
los obreros. Todo discípulo y discípula debe sentirse responsable de la misión. Por 
esto tiene que rezar al Padre para la continuidad de la misión. Jesús envía a sus 
discípulos como corderos en medio de lobos. La misión es tarea difícil y peligrosa. 
Pues el sistema en que vivían y en el que seguimos viviendo era y sigue siendo 
contrario a la reorganización del pueblo en comunidades vivas. La Misión para la cual 
Jesús envía a los 72 discípulos trata de rescatar cuatro valores comunitarios:  

• Lucas 10,4-6: La hospitalidad. Al contrario de los otros misioneros, los discípulos y 
discípulas de Jesús no pueden llevarse nada, ni bolsa, ni sandalias. Sólo pueden y 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

deben llevar la paz. Esto significa que deben confiar en la hospitalidad de la gente. 
Pues el discípulo que va sin nada, llevando apenas la paz, muestra que confía en la 
gente. Acredita que va a ser recibido, y la gente se siente respetada y confirmada. 
Por medio de esta práctica, el discípulo critica las leyes de exclusión y el antiguo valor 
de la hospitalidad. No saludar a nadie por el camino significa, probablemente, que 
no se debe perder tiempo con cosas que no pertenecen a la misión.  

• Lucas 10,7: El compartir. Los discípulos no deben andar de casa en casa, sino 
permanecer en la misma casa. Esto es, deben convivir de forma estable, participar 
de la vida y del trabajo de la gente del lugar y vivir de lo que reciben en cambio, pues 
el obrero merece su salario. Esto significa que deben confiar en el compartir. Así, por 
medio de esta nueva práctica, ellos rescatan una antigua tradición de la gente, 
critican la cultura de acumulación que marcaba la política del Imperio Romano, y 
anunciaban un nuevo modelo de convivencia.  

• Lucas 10,8: La comunión de mesa. Los discípulos deben comer lo que la gente les 
ofrece. No pueden vivir separados, comiendo su propia comida. Esto significa que 
deben aceptar la comunión de mesa. En el contacto con la gente no pueden tener 
miedo a perder la pureza legal. Actuando así, critican las leyes de la pureza que 
estaban en vigor y anunciaban un nuevo acceso a la pureza, a la intimidad con Dios.  

• Lucas 10,9a: La Acogida a los excluidos. Los discípulos deben ocuparse de los 
enfermos, curar a los leprosos y expulsar los demonios (Mt 10,8). Esto significa que 
deben acoger dentro de la comunidad a los que de ella fueron excluidos. Esta 
práctica solidaria critica la sociedad que excluye y apunta hacia saldas concretas.  

• Lucas 10,9b: La llegada del Reino. Si todas estas exigencias son respetadas, los 
discípulos pueden y deben gritar a los cuatro vientos: ¡El Reino ha llegado! Pues el 
Reino no es una doctrina, ni un derecho canónico, ni un catecismo, sino que es una 
nueva manera de vivir y convivir a partir de la Buena Nueva que Jesús nos trae: Dios 
es Padre y por esto todos somos hermanos y hermanas. Educar para el Reino no es 
en primer lugar enseñar verdades y doctrinas, sino que es una nueva manera de vivir 
y de convivir, una nueva forma de actuar y de pensar.  

4) Para la reflexión personal  

• ¿Por qué todas estas actitudes recomendadas por Jesús son señal de la llegada del 
Reino de Dios?  

• ¿Cómo realizar hoy aquello que Jesús pide: “No llevar bolsa”, “no ir de casa en casa”, 
“no saludar a nadie por el camino”, anunciar el Reino?  

5) Oración final  
La ley de Yahvé es perfecta, hace revivir; el dictamen de Yahvé es veraz, instruye al 
ingenuo. (Sal 19,8)  

Lectio Divina: domingo, 15 de febrero 
de 2026 
VI Domingo del Tiempo ordinario 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

La nueva “justicia”  

Así fue dicho a los antiguos; pero yo os digo…  

Mateo 5,17-37  

1. Lectio  
a) Oración inicial  

“Habla, Señor, que tu siervo escucha.” ¡Háblanos en este momento, Señor! Queremos 
acoger tu Palabra, permitir que esta página del evangelio entre en nuestra vida para 
que ilumine y fortalezca nuestro camino, anime y transforme nuestras actitudes. Todos 
deseamos madurar en el camino de la escucha de tu Palabra para que nuestro corazón 
sea transformado.  
En nosotros existe el deseo de leer y comprender esperando de tu bondad y 
generosidad ser guiados en la comprensión de tu Palabra. Que tu hablar a nuestro 
corazón no encuentre ningún obstáculo o resistencia. Que tu Palabra de vida no 
recorra en vano el desierto árido de nuestra vida. Entra en el vacío de nuestro corazón 
con la fuerza de tu Palabra; ven a ocupar un lugar en nuestros pensamientos y 
sentimientos, ven a vivir en nosotros con la luz de tu Verdad.  
b) Lectura del Evangelio: Mateo 5,17-37  

17 "No penséis que he venido a abolir la Ley y los Profetas. No he venido a abolir, sino a 
dar cumplimiento. 18 Sí, os lo aseguro: el cielo y la tierra pasarán antes que pase una i o 
una tilde de la Ley sin que todo suceda. 19 Por tanto, el que traspase uno de estos 
mandamientos más pequeños y así lo enseñe a los hombres, será el más pequeño en el 
Reino de los Cielos; en cambio, el que los observe y los enseñe, ése será grande en el 
Reino de los Cielos. 20 "Porque os digo que, si vuestra justicia no es mayor que la de los 
escribas y fariseos, no entraréis en el Reino de los Cielos. 21 "Habéis oído que se dijo a 
los antepasados: No matarás; y aquel que mate será reo ante el tribunal. 22 Pues yo os 
digo: Todo aquel que se encolerice contra su hermano, será reo ante el tribunal; pero el 
que llame a su hermano "imbécil", será reo ante el Sanedrín; y el que le llame 
"renegado", será reo de la gehenna de fuego. 23 Si, pues, al presentar tu ofrenda en el 
altar te acuerdas entonces de que un hermano tuyo tiene algo contra ti, 24 deja tu 
ofrenda allí, delante del altar, y vete primero a reconciliarte con tu hermano; luego 
vuelves y presentas tu ofrenda. 25 Ponte enseguida a buenas con tu adversario 
mientras vas con él por el camino; no sea que tu adversario te entregue al juez y el juez 
al guardia, y te metan en la cárcel. 26 Yo te aseguro: no saldrás de allí hasta que no 
hayas pagado el último céntimo. 27 "Habéis oído que se dijo: ‘No cometerás adulterio. ‘ 
28 Pues yo os digo: Todo el que mira a una mujer deseándola, ya cometió adulterio con 
ella en su corazón. 29 Si, pues, tu ojo derecho te es ocasión de pecado, sácatelo y 
arrójalo de ti; más te conviene que se pierda uno de tus miembros, que no que todo tu 
cuerpo sea arrojado a la gehenna. 30 Y si tu mano derecha te es ocasión de pecado, 
córtatela y arrójala de ti; más te conviene que se pierda uno de tus miembros, que no 
que todo tu cuerpo vaya a la gehenna. 31 "También se dijo: El que repudie a su mujer, 
que le dé acta de divorcio. 32 Pues yo os digo: Todo el que repudia a su mujer, excepto 
el caso de fornicación, la hace ser adúltera; y el que se case con una repudiada, comete 
adulterio. 33 "Habéis oído también que se dijo a los antepasados: No perjurarás, sino 
que cumplirás al Señor tus juramentos. 34 Pues yo digo que no juréis en modo alguno: 
ni por el Cielo , porque es el trono de Dios, 35 ni por la Tierra, porque es el escabel de 
sus pies; ni por Jerusalén , porque es la ciudad del gran rey. 36 Ni tampoco jures por tu 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

cabeza, porque ni a uno solo de tus cabellos puedes hacerlo blanco o negro. 37 Sea 
vuestro lenguaje: "Sí, sí"; "no, no": que lo que pasa de aquí viene del Maligno.  
c) Momento de silencio orante  

El silencio crea una atmósfera interior de intimidad y, al mismo tiempo, esponja nuestro 

espíritu para saborear la Palabra.  

2. Meditatio  
a) Clave de lectura  

Mt 5-7: El contexto del “Discurso de la montaña.”  

Jesús presenta a las muchedumbres que van a él para escucharlo, un discurso que 
sorprende por la autoridad que lo envuelve: les comunica a ellas con energía las 
exigencias de una vida centrada en la realidad de ser hijos de Dios y en la fraternidad 
con todos. Su intención es dar pleno sentido al precepto de la ley hebraica.  
Al colocar este primer discurso de Jesús en la montaña el evangelista ha querido llevar 
a la mente del lector la imagen de Moisés que da la Ley en el monte Sinaí  
(Ex 24,9). Esta enseñanza se lleva a cabo estando Jesús sentado, posición que recuerda 
la postura del rabino hebraico que interpreta la Escritura a sus discípulos. Es difícil 
captar la riqueza de los temas que recorren este largo discurso, tanto que algunos 
estudiosos prefieren llamarlo “ las palabras evangélicas de Jesús.”  
Nuestro texto litúrgico va precedido de un exordio en el que se presentan las 
bienaventuranzas como cumplimiento de la Ley ( Mt 5,3-16). El mensaje de Jesús en 
este principio se centra en la felicidad en sentido bíblico, que pone al hombre en la 
justa relación con Dios y, en consecuencia, con la totalidad de la vida: una felicidad en 
relación con la misma realidad del reino de los cielos. En una segunda parte se 
desarrolla el tema de la “justicia” del reino de los cielos (5,17-7,12). Al fondo de este 
último extenso contexto se encuentra la enseñanza de Jesús que escuchamos en la 
liturgia de la Palabra de este domingo ( 5,17-37).  
Mt 5,17: Jesús cumplimiento de la Ley y de los Profetas  

En estas primeras afirmaciones Jesús se presenta como aquel que “cumple la Ley”: "No 
penséis que he venido a abolir la Ley y los Profetas. No he venido a abolir, sino a dar 
cumplimiento” (v.17). Jesús declara que él es el cumplimiento de la Ley. El lector 
comprende las consecuencias de estas palabras de este modo: sólo a través de él se 
puede entrar en el reino de los cielos, incluso el más pequeño de los mandamientos 
adquiere sentido a través de su persona. Es como decir que Jesús es la medida para 
entrar en el reino de los cielos: cualquiera, pequeño o grande, depende de la elección 
de dejarse conducir por aquel que cumple la Ley y los Profetas. De ahora en adelante, 
la Ley, la enseñanza de los profetas, la justicia, adquieren su verdadera profundidad 
salvífica a partir del vínculo con su persona.  
El lector sabe que en el Antiguo Testamento estas realidades se veían como separadas 
y diferentes entre sí: la Ley contenía la voluntad de Dios; la justicia expresaba el 
compromiso humano por observar los contenidos de la voluntad de Dios presentes en 
la Ley; los Profetas, exégetas de la Ley, eran los testimonios del cumplimiento de la 
fidelidad de Dios en la historia. En la persona de Jesús estas tres realidades se unifican: 
encuentran en él su sentido y valor. Jesús declara abiertamente que ha venido a 
cumplir la Ley y los Profetas. ¿Qué quiere decir esta afirmación de Jesús? ¿Qué quiere 
decir “la Ley y los Profetas”? No se puede pensar que Jesús cumpla las profecías (en el 
sentido literal) de la Ley y de los Profetas, sino, más bien, las enseñanzas de la Ley y de 
los Profetas. Pero, de modo particular, ¿qué significa “abolir”, “cumplir” las enseñanzas 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

de la Ley y de los Profetas? La respuesta se presenta en dos niveles. El primero mira 
hacia la enseñanza de Jesús, que no cambia los contenidos de la Ley y de los Profetas 
cuya función era didáctico-instructiva; en efecto, Mateo considera a los Profetas como 
los testimonios del mandamiento del amor ( Os 6,6// Mt 9,13; 12,7). El que Jesús lleve al 
cumplimiento de las enseñanzas de la Ley y de los Profetas puede significar que él los 
“manifiesta en su significado”, “los lleva a su completa expresión” (U. Luz); y excluye el 
significado de “invalidar”, “abolir”, “no observar”, “infringir”.  
El segundo nivel implica el actuar de Jesús: ¿cambia o no la misma ley? En este caso 
cumplir la Ley podría significar que Jesús con su comportamiento añade algo que falta 
o bien lo lleva a cumplimiento, perfecciona las enseñanzas de la Ley. Más 
concretamente: Jesús en su vida, con su obediencia al Padre, “cumple” las exigencias 
que nacen de la Ley y de los Profetas; en definitiva, observa completamente la Ley. Más 
plenamente: por medio de su muerte y resurrección Jesús ha cumplido la Ley. 
Pensamos que el énfasis se pone en el comportamiento de Jesús: con la obediencia y 
la práctica ha cumplido la Ley y los Profetas.  
Mt 5,19: Jesús que enseña la voluntad del Padre es el cumplimiento de la Ley.  

No se le evita al lector el uso del verbo “actuar y enseñar”: los preceptos de la Ley para 
“quien los observe y enseñe.” Tales aspectos recogen totalmente la imagen global de 
Jesús en el pensamiento de Mateo: Jesús que enseña la voluntad de Dios y el 
cumplimiento de la Ley es el hijo obediente del Padre (3,13-4,11). Aquí está el modelo de 
comportamiento que se pone ante nosotros en esta página del evangelio. Ciertamente 
el énfasis está en el cumplimiento de la Ley por medio de la obediencia, pero esto no 
excluye un cumplimiento mediante su enseñanza. No hemos de olvidar que a Mateo le 
es muy querida la unidad entre la práctica y la enseñanza de Jesús; es maestro en la 
obediencia y en la práctica. Sin embargo la prioridad la tiene la praxis como se deduce 
de la amonestación de guardarse de los pseudo profetas en 7,20: “Por sus frutos los 
conoceréis.” Es interesante notar que Mateo utiliza este verbo cumplir, llevar a plenitud, 
sólo para Jesús: sólo él cumple la Ley, sólo su persona presenta las características de la 
plenitud. Aquí radica su autorizada exhortación, que para nosotros se convierte en un 
“envío”, una tarea de cumplir en plenitud la Ley: “Yo os digo…” (vv.18.20).  
Mt 5,20: Jesús cumple la justicia.  

Este modo de cumplir Jesús la justicia se distingue de los modos como lo entienden y 
viven en el judaísmo; en Jesús se presenta un nuevo estilo de justicia: "Porque os digo 
que, si vuestra justicia no es mayor que la de los escribas y fariseos, no entraréis en el 
Reino de los Cielos” (v.20). Los escribas son los teólogos y los intérpretes oficiales de la 
Escritura (5,21-48), los fariseos, en cambio, son los laicos comprometidos de aquel 
tiempo, atados excesivamente a las prácticas de piedad (6,1-18). La justicia practicada 
por estos dos grupos no es suficiente, no puede servir de modelo: esta impide entrar en 
el reino de los cielos. Los destinatarios de esta exhortación son, en el fondo, los 
discípulos; es una reflexión para nosotros. Ciertamente la voluntad de Dios está 
relacionada con la Ley, pero es Jesús quien encarna un nuevo modo de poner en 
práctica la justicia. Jesús quiere una “justicia más grande”, ¿qué quiere decir esto? La 
de los escribas y fariseos está en relación con la justicia de los hombres; la justicia que 
Jesús predica, en cambio, exige una justicia más consistente, sensiblemente mayor a la 
practicada por el judaísmo. En qué consiste este “mayor” nuestro texto no lo esclarece 
de modo inmediato. Se hace necesario leer lo que sigue en la enseñanza de Jesús.  
Mt 5,20: La radicalidad de la justicia predicada por Jesús.  

No se trata de enfatizar de modo radical algunos mandamientos de la Ley; más bien es 
primordial que sea el mandamiento del amor el centro de estos mandamientos 
particulares. El “mayor” cuantitativo va encaminado a reforzar el aspecto cualitativo 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

delante de Dios: el mandamiento del amor. La comunidad creyente es llamada a 
subordinar al mandamiento del amor, considerado como central, los numerosos 
mandamientos de la Ley. No hay tensión entre los preceptos particulares y el 
mandamiento del amor. Las instrucciones de Jesús se hacen vinculantes en la línea 
con las enseñanzas legales veterotestamentarias. Para Jesús no hay ninguna oposición 
entre las prescripciones particulares de la Ley y el mandamiento del amor: se han de 
considerar en una relación armoniosa porque en esta relación conjunta nos viene 
ofrecida la voluntad de Dios ( U. Luz).  
Mt 5,23-25: ¿Cómo ha de ser la relación entre los hermanos?  

Después de las exigencias radicales que insisten en la invitación a seguirlo, Jesús 
afronta el argumento de las relaciones fraternas. No basta circunscribir todo al 
compromiso del acto externo de no matar: "Habéis oído que se dijo a los antepasados: 
No matarás…” (v.21). Es indispensable romper esta normativa tan limitada, aunque 
también radical: ¡no matarás! El quinto mandamiento recomendaba el respeto a la vida 
(Ex 20,13; Dt 5,17). Ahora se propone una profundización o un horizonte completamente 
nuevo en el espíritu del decálogo. Si no se permite matar físicamente a una persona 
quiere decir que se permite hacerlo de otros modos: el odio, la ofensa, la maldad, el 
desprecio, la ira, la injuria. En la perspectiva, completamente nueva, del Discurso de la 
Montaña cada falta de amor hacia el prójimo conlleva la misma culpabilidad del 
homicidio. De hecho, la cólera, la ira, el desprecio del otro nacen de un corazón 
desprovisto de amor. Para Jesús no se infringe la Ley solamente matando, sino 
también con todas aquellas acciones que pretenden destruir o “frustrar” al otro.  
Jesús no trata la cuestión de quién está equivocado o quién tiene razón sino que quien 
“ofende al hermano o lo calumnia públicamente no tiene ya ningún espacio delante 
de Dios porque es un homicida.” (Bonhoeffer, Sequela 120). De aquí la severidad que 
niega el valor del óbolo, del culto, de la oración y la celebración eucarística. Quien se ha 
separado del hermano también se ha separado de la relación con Dios. Necesita 
entonces una reconciliación previa con el hermano que tiene algo contra él: contra ti, 
no tú contra él. Se da una novedad en esta palabra, aunque no fácil de compartir. A un 
hermano mío que tiene “algo contra mí” le respondo yendo hacia él: “ve primero a 
reconciliarte”, sin aumentar la distancia. No es sólo cuestión de querer perdonar: es 
urgente reconstruir las relaciones fraternas porque el bien del hermano es el bien mío. 
Jesús dice: “Ve primero…” En primer lugar, antes de rezar, antes de dar, antes que el 
otro dé el primer paso, está el movimiento de mi corazón, de mi cuerpo hacia el otro. 
Este ir hacia el otro tiene la finalidad de recomponer el desgarro; un movimiento que 
tiende a la reconciliación.  
b) Algunas preguntas  

Para orientar la meditación y la actualización  

• ¿Estás siempre, en tu vida, abierto a la llamada de Jesús a una justicia más grande? 
¿Eres consciente de no estar aún en la justicia plena?  

• ¿En la práctica de la justicia te confrontas con el actuar de Dios? ¿No sabes que la 
justicia de vivir nuevas relaciones humanas nos es dada? Una confirmación la 
encontramos en las palabras del apóstol Pablo: “y ser hallado en él, no con la justicia 
mía, la que viene de la Ley, sino la que viene por la fe de Cristo, la justicia que viene 
de Dios, apoyada en la fe” (Fil 3,9).  

• ¿La expresión de Jesús “pero yo os digo” es para nosotros un imperativo o un 
mandamiento teórico? ¿Somos conscientes de que la justicia siempre más grande 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

no es otra que la continua disponibilidad a confrontarse con la existencia de Cristo, 
el solo justo (Lc 23,47)?  

• ¿Nuestra justicia se compromete a imitar algo de la justicia de Dios, de su gratuidad, 
de su creatividad? Dios nos hace justos, nos libera de la parálisis del pecado; una vez 
hechos libres ¿transmitimos recíprocamente esta liberación, practicando una 
justicia que no juzga sino que nos hace siempre abiertos a los otros, que, de hecho, 
crea para los otros espacios de un posible retorno a una vida auténtica?  

3. Oratio  
a) Salmo 119(118),1-2.4-5.17-18.33-34  

El Salmo nos invita a obedecer la ley del Señor con todo el empeño personal. Esta posibilidad 
no es sólo una obligación exterior sino un don concedido al hombre que pone su confianza en 
Dios. La práctica de la justicia nueva para entrar en el reino de los cielos no puede nacer sólo 
de un empeño individualista sino de un diálogo familiar y constante con la Palabra de Dios.  

Dichoso el que, con vida intachable, Camina en la voluntad del Señor. Dichoso el que, 
guardando sus preceptos Lo busca con todo el corazón. Tú promulgas tus decretos 
Para que se observen exactamente. Ojalá esté firme mi camino, para cumplir tus 
consignas. Haz bien a tu siervo: viviré Y cumpliré tus palabras; Ábreme los ojos, y 
contemplaré las maravillas de tu voluntad. Muéstrame, Señor, el camino de tus leyes, y 
lo seguiré puntualmente; Enséñame a cumplir tu voluntad y a guardarla de todo 
corazón.  
b) Oración final  

La Palabra que hemos escuchado y meditado se nos presenta fuerte, Señor y ha puesto 
en crisis nuestra actitud: “Ve primero a reconciliarte”. En primer lugar, antes de 
presentarnos ante el altar, antes de presentar nuestras cosas y entregarlas con amor, 
antes que sea el hermano quien tome la iniciativa, ayuda a nuestro corazón a realizar 
aquel movimiento que arregla el conflicto, el desgarro , de este modo, recomponer la 
armonía perdida.  

4. Contemplatio  
San Juan Crisóstomo nos invita con fuerza y firmeza: “ Cuando te resistes a perdonar a 
tu enemigo, te ocasionas una injuria a ti no a él. Esto que estás preparando es un 
castigo para ti en el día del juicio.” (Discurso 2,6). Déjate transformar por el amor de 
Dios, para cambiar la vida, para convertirte, para volver al camino de la vida. 

Lectio Divina: lunes, 16 de febrero de 
2026 
Tiempo ordinario  

1) Oración inicial  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Señor, tú que te complaces en habitar en los rectos y sencillos de corazón; concédenos 
vivir por tu gracia de tal manera, que merezcamos tenerte siempre con nosotros. Por 
nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 8,11-13  
Y salieron los fariseos y comenzaron a discutir con él, pidiéndole un signo del cielo, con 
el fin de ponerle a prueba. Dando un profundo gemido desde lo íntimo de su ser, dice: 
«¿Por qué esta generación pide un signo? Yo os aseguro: no se dará a esta generación 
ningún signo.» Y, dejándolos, se embarcó de nuevo, y se fue a la orilla opuesta.  

3) Reflexión  

• Marcos 8,11-13: Los fariseos piden un signo del cielo. El Evangelio de hoy presenta una 

discusión de los fariseos con Jesús. Al igual que Moisés en el Antiguo Testamento, Jesús 

había dado de comer al pueblo en el desierto, realizando la multiplicación de los panes (Mc 

8,1-10). Señal de que se presentaba ante el pueblo como un nuevo Moisés. Pero los fariseos 

no fueron capaces de percibir el significado de la multiplicación de los panes. Comenzaron 

a discutir con Jesús y piden un signo “venido del cielo”. No habían entendido nada de lo que 

Jesús había hecho. “Jesús suspira profundamente”, probablemente de desahogo y de tristeza 

ante una ceguera tan grande. Y concluye “¡No se dará a esta generación ningún signo!” Los 

dejó y se fue a la otra orilla del lago. No sirve de nada mostrar una linda pintura a quien no 

quiere abrir los ojos. ¡Quien cierra los ojos no puede ver!  

• El peligro de la ideología dominante. Aquí se percibe claramente la “levadura de Herodes 

y de los fariseos” (Mc 8,15), la ideología dominante de la época, hacía perder a las personas 

la capacidad de analizar con objetividad los eventos. Esa levadura venía de lejos y hundía 

sus profundas raíces en la vida de la gente. Llegó a contaminar la mentalidad de los 

discípulos y en ellos se manifestaba de muchas maneras. Con la formación que Jesús les 

daba él trataba de luchar en contra de esa levadura y de erradicarla.  

• He aquí algunos ejemplos de esta ayuda fraterna de Jesús a los discípulos. a) Mentalidad 

de grupo cerrado. Un cierto día, alguien que no era de la comunidad, usó el nombre de Jesús 

para expulsar demonios. Juan vio y prohibió: “Se lo impedimos porque no es de los 

nuestros” (Mc 9,38). Juan pensaba tener monopolio sobre Jesús y quería prohibir que otros 

usasen su nombre para hacer el bien. Quería una comunidad encerrada en sí misma. Era la 

levadura del "¡Pueblo elegido, Pueblo separado!". Jesús responde: "¡No lo impidáis!... 

¡Quien no está en contra está por nosotros!" (Mc 9,39-40). b) Mentalidad de grupo que se 

considera superior a los otros. Una vez, los samaritanos no quisieron acoger a Jesús. La 

reacción de algunos discípulos fue inmediata: “¡Que un fuego del cielo baje sobre este 

pueblo!” (Lc 9,54). Pensaban que, por el hecho de estar con Jesús, todos deberían acogerlos. 

Pensaban tener a Dios de su lado para defenderlos. Era la levadura del “¡Pueblo elegido, 

Pueblo privilegiado!”. Jesús los reprehende: "Vosotros no sabéis con qué espíritu estáis 

siendo animados" (Lc 9,55). c) Mentalidad de competición y de prestigio. Los discípulos 

discutían entre ellos para obtener el primer puesto (Mc 9,33-34). Era la levadura de clase y 

de competitividad, que caracterizaba la religión oficial y a la sociedad del Imperio Romano. 

Se infiltraba ya en la pequeña comunidad alrededor de Jesús. Jesús reacciona y manda tener 

la mentalidad contraria: "El primero sea el último" (Mc 9, 35). d) Mentalidad de quien 

margina al pequeño. Los discípulos alejaban a los críos. Era la levadura de la mentalidad de 

la época, segundo la cual los niños no contaban y debían de ser disciplinados por los 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

adultos. Jesús los reprocha: ”¡Dejad que los niños vengan a mí!” (Mc 10,14). El coloca a los 

niños como profesores de los adultos: “Quien no recibe el Reino como un niño, no puede 

entrar en el Reino” (Lc 18,17).  

• Como en el tiempo de Jesús, también hoy la mentalidad neoliberal de la ideología 

dominante renace y reaparece hasta en la vida de las comunidades y de las familias. La 

lectura orante del evangelio, hecha en comunidad, puede ayudarnos a cambiar en nosotros la 

visión de las cosas y a profundizar en nosotros la conversión a la fidelidad que Jesús nos 

pide.  

4) Para la reflexión personal  

• Ante la alternativa: tener fe en Jesús o pedir un signo del cielo, los fariseos querían 
un signo del cielo. No fueron capaces de creer en Jesús. ¿Me ocurrió algo así a mí 
también? ¿Qué escogí?  

• La levadura de los fariseos impedía a los discípulos y a las discípulas percibir la 
presencia del Reino de Dios. ¿Existe en mí algún resto de esta levadura de los 
fariseos?  

5) Oración final  
Señor, tú que eres bueno y bienhechor, enséñame tus preceptos. (Sal 119,68)  

Lectio Divina: martes, 17 de febrero 
de 2026 
Tiempo ordinario  

1) Oración inicial  

Señor, tú que te complaces en habitar en los rectos y sencillos de corazón; concédenos vivir 

por tu gracia de tal manera, que merezcamos tenerte siempre con nosotros. Por nuestro 

Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Marcos 8,14-21  
Se habían olvidado de tomar panes, y no llevaban consigo en la barca más que un pan. 
Él les hacía esta advertencia: «Abrid los ojos y guardaos de la levadura de los fariseos y 
de la levadura de Herodes.» Ellos hablaban entre sí que no tenían panes. Dándose 
cuenta, les dice: «¿Por qué estáis hablando de que no tenéis panes? ¿Aún no 
comprendéis ni entendéis? ¿Es que tenéis la mente embotada? ¿Teniendo ojos no veis 
y teniendo oídos no oís? ¿No os acordáis de cuando partí los cinco panes para los cinco 
mil? ¿Cuántos canastos llenos de trozos recogisteis?» «Doce», le dicen. «Y cuando partí 
los siete entre los cuatro mil, ¿cuántas espuertas llenas de trozos recogisteis?» Le dicen: 
«Siete.» Y continuó: «¿Aún no entendéis?»  

3) Reflexión  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

El evangelio de ayer hablaba del malentendido entre Jesús y los fariseos. El evangelio 
de hoy habla del malentendido entre Jesús y los discípulos y muestra como la 
“levadura de los fariseos y de Herodes” (religión y gobierno), se había infiltrado también 
en la cabeza de los discípulos hasta el punto de que no fueron capaces de acoger la 
Buena Nueva.  

• Marcos 8,14-16: Cuidado con la levadura de los fariseos y de Herodes. Jesús advierte 
a los discípulos: “Guardaos de la levadura de los fariseos y de Herodes”. Pero ellos no 
entendían las palabras de Jesús. Piensan que habla así porque habían olvidado 
comprar el pan. Jesús dice una cosa y ellos entienden otra. Este desencuentro era el 
resultado de la influencia insidiosa de la “levadura de los fariseos” en la cabeza y en 
la vida de los discípulos.  

• Marcos 8,17-18ª: Las preguntas de Jesús. Ante esta falta casi total de percepción en 
los discípulos, Jesús hace una serie de preguntas rápidas, sin esperar una respuesta. 
Preguntas duras que evocan cosas muy serias y revelan una total incomprensión por 
parte de los discípulos. Por increíble que parezca, los discípulos llegaron a un punto 
en que no se diferenciaban de los enemigos de Jesús. Anteriormente, Jesús se había 
quedado triste con la “dureza de corazón” de los fariseos y de los herodianos (Mc 3,5). 
Ahora, los discípulos mismos tenían un “corazón endurecido” (Mc 8,17). 
Anteriormente, “los de fuera” (Mc 4,11) no entendían las parábolas, porque “tenían 
ojos y no veían oídos y escuchaban” (Mc 4,12). Ahora, los discípulos mismos no 
entendían nada, porque “tienen ojos y no ven, oídos y no oyen” (Mc 8,18). Además de 
esto, la imagen del “corazón endurecido” evocaba la dureza del corazón de la gente 
del AT que siempre se desviaba del camino. Evocaba asimismo el corazón 
endurecido del faraón que oprimía y perseguía al pueblo (Ex 4,21; 7,13; 8,11.15.28; 9,7...). 
La expresión “tienen ojos y no ven, oídos y no oyen” evocaba no sólo a la gente sin fe, 
criticada por Isaías (Is 6,9-10), sino que también a los adoradores de los falsos dioses, 
de los cuales el salmo decía: “Tienen ojos y no ven, tienen oídos y no oyen” (Sal 115,5-
6).  

• Marcos 18b-21: Las dos preguntas sobre el pan. Las dos preguntas finales son sobre 
la multiplicación de los panes: ¿Cuántos cestos recogieron la primera vez? ¡Doce! Y 
¿la segunda? ¡Siete! Como los fariseos, también los discípulos, a pesar de haber 
colaborado activamente en la multiplicación de los panes, no llegaron a comprender 
su significado. Jesús termina: "¿Aún no entendéis?" La forma que Jesús tiene de 
lanzar estas preguntas, una después de otra, casi sin esperar respuesta, parece una 
ruptura. Revela un desencuentro muy grande. ¿Cuál es la causa de este 
desencuentro?  

• La causa del desencuentro entre Jesús y los discípulos. La causa del desencuentro 
entre Jesús y los discípulos no fue su mala voluntad. Los discípulos no eran como los 
fariseos. Estos también no entendían, pero en ellos había malicia. Se servían de la 
religión para criticar y condenar a Jesús (Mc 2,7.16.18.24; 3,5.22-30). Los discípulos, por 
el contrario, eran buena gente. No tenían mala voluntad. Pues, aun siendo víctimas 
de la “levadura de los fariseos y de los herodianos”, no estaban interesados en 
defender el sistema de los fariseos y de los herodianos en contra de Jesús. Entonces, 
¿cuál era la causa? La causa del desencuentro entre Jesús y los discípulos tenía que 
ver con la esperanza mesiánica. Había entre los judíos una gran variedad de 
expectativas mesiánicas. De acuerdo con las diversas interpretaciones de las 
profecías, había gente que esperaba a un Mesías Re (cf. Mc 15,9.32). Otros, a un Mesías 
Santo o Sacerdote (cf. Mc 1,24). Otros, a un Mesías Guerrillero subversivo (cf Lc 23,5; 
Mc 15,6; 13,6-8). Otros, a un Mesías Doctor (cf. Jn 4,25; Mc 1,22.27). Otros, a un Mesías 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Juez (cf. Lc 3,5-9; Mc 1,8). Otros, a un Mesías Profeta (6,4; 14,65). A lo que parece, nadie 
esperaba a un Mesías Siervo, anunciado por el profeta Isaías (Is 42,1; 49,3; 52,13). Ellos 
no daban valor a la esperanza mesiánica como servicio del pueblo de Dios a la 
humanidad. Cada cual, según sus propios intereses y según su clase social, esperaba 
al Mesías, queriendo encajarlo en su propia esperanza. Por esto, el título Mesías, 
dependía de las personas o de la posición social, podía significar cosas bien 
diferentes. ¡Había mucha confusión de ideas! Es en esta actitud de Siervo que está la 
llave que va a encender una luz en la oscuridad de los discípulos y que los ayudará a 
convertirse. Solamente aceptando al Mesías como el Siervo sufriente de Isaías, ellos 
serán capaces de abrir los ojos y comprender el Misterio de Dios en Jesús.  

4) Para la reflexión personal  

• ¿Cuál es hoy la levadura de los fariseos y de Herodes para nosotros? ¿Qué significa 
hoy, para mí, tener el “corazón endurecido”?  

• La levadura de Herodes y de los fariseos impedía a los discípulos entender la Buena 
Nueva. La propaganda de la televisión ¿nos impide hoy entender la Buena Nueva de 
Jesús?  

5) Oración final  
Cuando digo: «Vacila mi pie», tu amor, Yahvé, me sostiene; en el colmo de mis cuitas 
interiores, tus consuelos me confortan por dentro. (Sal 94,18-19)  

Lectio Divina: miércoles, 18 de 
febrero de 2026 
Miércoles de ceniza, feria 

El significado de la oración, de la limosna y del ayuno  

Cómo utilizar bien el tiempo de la Cuaresma 

Mt 6, 1-6. 16-18 

1. Oración inicial 
Señor Jesús, envía tu Espíritu, para que Él nos ayude a leer la Biblia en el mismo modo 
con el cual Tú la has leído a los discípulos en el camino de Emaús. Con la luz de la 
Palabra, escrita en la Biblia, Tú les ayudaste a descubrir la presencia de Dios en los 
acontecimientos dolorosos de tu condena y muerte. Así, la cruz, que parecía ser el final 
de toda esperanza, apareció para ellos como fuente de vida y resurrección.  
Crea en nosotros el silencio para escuchar tu voz en la Creación y en la Escritura, en los 
acontecimientos y en las personas, sobre todo en los pobres y en los que sufren. Tu 
palabra nos oriente a fin de que también nosotros, como los discípulos de Emaús, 
podamos experimentar la fuerza de tu resurrección y testimoniar a los otros que Tú 
estás vivo en medio de nosotros como fuente de fraternidad, de justicia y de paz. Te lo 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

pedimos a Ti, Jesús, Hijo de María, que nos has revelado al Padre y enviado tu Espíritu. 
Amén.  

2. Lectura  
a) Clave de lectura:  

El evangelio de este Miércoles de Ceniza está sacado del Sermón de la Montaña y 
quiere ofrecernos una ayuda para hacernos entender cómo practicar las tres obras de 
piedad: oración, limosna y ayuno y cómo utilizar bien el tiempo de Cuaresma. El modo 
de cumplir estas tres obras ha cambiado mucho a través de los siglos, según las 
culturas y costumbres de los pueblos y la salud de las personas. Hoy las personas más 
ancianas recuerdan el ayuno severo y obligatorio de cuarenta días durante toda la 
cuaresma. A pesar de los cambios en el modo de practicar las obras de piedad, queda 
la obligación humana y cristiana (i) de compartir nuestros bienes con los pobres 
(limosna), (ii) de vivir en contacto con el Creador (oración) y (iii) de saber controlar 
nuestro ímpetu y nuestros deseos (ayuno). Las palabras de Jesús que meditamos 
pueden hacer surgir en nosotros la creatividad necesaria para encontrar nuevas formas 
para vivir estas tres prácticas tan importantes de la vida cristiana.  
b) Una división del texto para ayudarnos en su lectura:  

• Mateo 6,1: La clave general para entender la enseñanza que sigue  

• Mateo 6, 2: Cómo no hacer limosna  

• Mateo 6,3-4: Cómo hacer limosna  

• Mateo 6,5: Cómo no orar  

• Mateo 6,6: Cómo orar  

• Mateo 6,16. Cómo no hacer ayuno  

• Mateo 6,17-18: Cómo hacer ayuno  
c) Texto:  

«Cuidad de no practicar vuestra justicia delante de los hombres para ser vistos por 
ellos; de lo contrario no tendréis recompensa de vuestro Padre que está en los cielos. 
Por tanto, cuando hagas limosna, no lo vayas trompeteando por delante como hacen 
los hipócritas en las sinagogas y por las calles, con el fin de ser honrados por los 
hombres; en verdad os digo que ya reciben su paga. Tú, en cambio, cuando hagas 
limosna, que no sepa tu mano izquierda lo que hace tu derecha; así tu limosna quedará 
en secreto; y tu Padre, que ve en lo secreto, te recompensará.  
«Y cuando oréis, no seáis como los hipócritas, que gustan de orar en las sinagogas y en 
las esquinas de las plazas bien plantados para ser vistos de los hombres; en verdad os 
digo que ya reciben su paga. Tú, en cambio, cuando vayas a orar, entra en tu aposento 
y, después de cerrar la puerta, ora a tu Padre, que está allí, en lo secreto; y tu Padre, que 
ve en lo secreto, te recompensará.  
«Cuando ayunéis, no pongáis cara triste, como los hipócritas, que desfiguran su rostro 
para que los hombres vean que ayunan; en verdad os digo que ya reciben su paga. Tú, 
en cambio, cuando ayunes, perfuma tu cabeza y lava tu rostro, para que tu ayuno sea 
visto, no por los hombres, sino por tu Padre que está allí, en lo secreto; y tu Padre, que 
ve en lo secreto, te recompensará.  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

3. Un momento de silencio orante  
para que la Palabra de Dios pueda entrar en nosotros e iluminar nuestra vida.  

4. Algunas preguntas  
para ayudarnos en la meditación y en la oración.  

a) ¿Cuál es el punto del texto que más te ha llamado la atención o que te ha gustado 
más?  

b) ¿Cómo entender la advertencia inicial hecha por Jesús?  

c) ¿Qué critica y qué enseña Jesús sobre la limosna? Haz un resumen para ti  

d) ¿Qué critica y qué enseña Jesús sobre la oración? Haz un resumen para ti  

e) ¿Qué critica y que enseña Jesús sobre el ayuno? Haz un resumen para ti  

5. Para aquellos que quisieran profundizar más en el 
tema  
a) Contexto:  

Jesús habla de tres cosas: la limosna (Mt 6,1-6), la oración (Mt 6,5-15) y el ayuno (Mt 6,16-
18). Eran las tres obras de piedad de los judíos. Jesús critica el hecho de que practican la 
piedad para ser vistos de los hombres (Mt 6,1). No permite que la práctica de la justicia y 
de la piedad se use como un medio de promoción social en la comunidad (Mt 6,2.5.16). 
En las palabras de Jesús aparece un nuevo tipo de relación con Dios que se abre para 
nosotros. Él dice: “Tu Padre que ve en el secreto te recompensará” (Mt 6,4). “Vuestro 
Padre que conoce vuestras necesidades antes de que le pidáis cualquier cosa” (Mt 6,8). 
“Si perdonáis a los hombres sus faltas, también vuestro Padre celestial os perdonará” 
(Mt 6,14). Jesús nos ofrece un nuevo camino de acceso al corazón de Dios. La 
meditación de sus palabras referentes a las obras de piedad podrá ayudarnos a 
descubrir este nuevo camino.  
b) Comentario del texto  

Mateo 6,1: La clave general para entender la enseñanza que sigue  

Jesús dice: “Cuidad de no practicar vuestra justicia delante de los hombres, para ser 
vistos por ellos; de lo contrario no tendréis recompensa de vuestro Padre que está en 
los cielos”. La justicia de la que habla Jesús consiste en conseguir el lugar donde Dios 
nos quiere. El camino para llegar allí está expresado en la Ley de Dios. Jesús avisa del 
hecho de que no se debe observar la ley para ser elogiados de los hombres. Antes 
había dicho: “Si vuestra justicia no supera la justicia de los doctores de la ley y de los 
fariseos, no entraréis en el Reino de los cielos” (Mt 5,26). Cuando leemos esta frase, no 
debemos pensar sólo en los fariseos del tiempo de Jesús, sino más bien en el fariseo 
que duerme en cada uno de nosotros. Si José, esposo de María, hubiese seguido la 
justicia de la ley de los fariseos, hubiera debido denunciar a María. Pero él era “justo” 
(Mt 1,19), poseía ya la nueva justicia anunciada por Jesús. Por esto transgredió la antigua 
ley y salva la vida de María y de Jesús. La nueva justicia anunciada por Jesús reposa 
sobre otra base, sale de otra fuente. Debemos construir nuestra seguridad desde 
dentro, no en lo que nosotros hacemos por Dios, sino en lo que Dios hace por nosotros. 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Y esta es la clave principal para entender la enseñanza de Jesús sobre las obras de 
piedad. En todo lo que sigue, Mateo aplica este principio general a la práctica de la 
limosna, de la oración y del ayuno. Desde el punto de vista didáctico, primero dice 
cómo no debe ser, y luego enseguida enseña cómo debe ser.  
Mateo 6,2: Cómo no hacer limosna  

El modo errado de hacer limosna, sea en tiempos pasados como hoy, es el de usar un 
modo vistoso, para ser reconocido y aclamado por los otros. A veces sobre los bancos 
de la iglesia se ven escritas estas palabras: “Obsequio de la familia tal”. En televisión, a 
los políticos les gusta mostrarse como grandes benefactores de la humanidad en las 
inauguraciones de obras públicas al servicio de la comunidad. Jesús dice: “ Aquellos 
que así obran, ya han recibido su recompensa”.  
Mateo 6,3-4: Cómo hacer limosna  

El modo correcto de hacer limosna es éste: “Que tu mano izquierda no sepa lo que 
hace la derecha”. O sea, debo dar limosna de tal modo que ni yo tenga la sensación de 
estar haciendo una cosa buena, que merece una recompensa por parte de Dios y 
elogio por parte de los hombres. La limosna es una obligación. Es una forma de 
compartir algo que tengo, con aquéllos que no tienen nada. En una familia, lo que es 
de uno es de todos. Jesús elogia el ejemplo de la viuda, que daba hasta lo que le era 
necesario (Mc 12,44).  
Mateo 6,5: Cómo no orar  

Hablando de algunos modos equivocados de orar, Jesús menciona algunos usos y 
costumbres raras de aquella época. Cuando se tocaba la trompeta para la oración de la 
mañana, del mediodía o de la tarde, había gente que le gustaba encontrarse en mitad 
de la calle para orar solemnemente con los brazos abiertos haciéndose así ver de todos 
y ser considerados, de esta forma, como gente piadosa. Otros en la sinagoga, asumían 
posturas extravagantes, para llamar la atención de la comunidad.  
Mateo 6,6: Cómo orar  

Para no dejarnos dudas, Jesús exagera sobre cómo orar. Dice que se necesita orar, en 
secreto, solo delante de Dios Padre. Ninguno te verá. Incluso, para los otros, tú serás 
alguien que no reza. ¡No importa! También de Jesús dijeron: “No es de Dios”. Y esto 
porque Jesús oraba mucho de noche y no le importaba la opinión de los demás. Lo que 
importa es tener la conciencia en paz y tener la certeza de que Dios es el Padre que me 
acoge y no a partir de lo que hago por Dios o a partir de la satisfacción que busco en el 
hecho de que otros me aprecian como una persona pía que ora.  
Mateo 6,16: Cómo no ayunar  

Jesús critica las prácticas equivocadas del ayuno. Había gente que se desfiguraban el 
rostro, no se lavaban, usaban vestidos rotos, no se peinaban, de modo que todos 
pudiesen ver que estaban ayunando y de un modo perfecto.  
Mateo 6,17-18: Cómo ayunar  

Jesús recomendaba lo contrario. Cuando tú ayunes derrama perfume sobre tu cabeza, 
lávate la cara, de modo que ninguno se dé cuenta de que estás ayunando, sino sólo tu 
Padre que está en los cielos. Como decíamos antes, se trata de un camino nuevo de 
acceso al corazón de Dios que se abre delante de nosotros. Jesús, para asegurarnos 
interiormente, no pide lo que nosotros hacemos por Dios, sino más bien lo que Dios 
hace por nosotros. La limosna, la oración y el ayuno no son dineros para comprar el 
favor de Dios, sino sólo la respuesta de gratitud al amor recibido y experimentado.  
c) Ampliando conocimientos:  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

i) El contexto más amplio del Evangelio de Mateo  

• El Evangelio de Mateo ha sido escrito para una comunidad de judíos convertidos que 
estaban atravesando una crisis profunda de identidad, con relación a su pasado. 
Después de convertirse a Jesús, habían continuado viviendo según sus antiguas 
tradiciones y frecuentaban las sinagogas, junto con los parientes y amigos, como 
antes. Pero sufrían, a causa de una fuerte presión por parte de los amigos judíos que 
no aceptaban a Jesús como Mesías. Esta tensión aumentó después de los años 
setenta. Cuando, en el 66 d. de Cristo, explotó la revuelta de los judíos contra Roma, 
dos grupos no quisieron participar, el grupo de los fariseos y el grupo de los judíos 
cristianos. Ambos grupos sostenían que ir contra Roma no tenía nada que ver con la 
venida del Mesías, como otros defendían.  

• Después de la destrucción de Jerusalén por parte de los romanos en el 70, los otros 
grupos judíos desaparecieron todos. Quedaron sólo los fariseos y los judíos cristianos. 
Ambos pretendían ser los herederos de las promesas de los profetas, y por esto, 
aumentaba la tensión entre los hermanos a causa de la herencia. Los fariseos 
reorganizaron el resto del pueblo y tomaron posición cada vez más encontrada 
contra los cristianos, que acabaron por ser excomulgados de la sinagoga. Esta 
excomunicación reabrió todo el problema de la identidad. Ahora los cristianos eran 
de modo oficial y formal separados del pueblo de las promesas. No podían frecuentar 
más sus sinagogas y sus rabinos. Y ellos se preguntaban: “¿Quién es el verdadero 
pueblo de Dios ellos o nosotros?” ¿Es Jesús verdaderamente el Mesías?  

• Mateo, por tanto, escribe su evangelio (1) para este grupo de cristianos, como un 
evangelio de consolación para aquéllos que estaban excomulgados y perseguidos 
por los judíos: ayudándoles a superar el trauma de la rotura; (2) como un evangelio 
de revelación, mostrando que Jesús es el verdadero Mesías, el nuevo Moisés, que 
cumple las promesas; (3) como un evangelio de nueva práctica, mostrando cómo 
deben hacer para llegar a la verdadera justicia, mucho mayor que la justicia de los 
fariseos.  

ii) Una clave para el Sermón de la Montaña  

El Sermón de la Montaña es el primero de los cinco discursos del Evangelio de Mateo. 
Describe las condiciones que permiten a una persona el poder entrar en el Reino de 
Dios: la puerta de entrada, la nueva lectura de la ley, el modo nuevo de ver y practicar 
las obras de piedad; el modo nuevo de vivir en comunidad. En una palabra, en el 
Sermón de la Montaña, Jesús comunica el modo nuevo de mirar las cosas de la Vida y 
del Reino. Se trata de una división que sirve de clave de lectura:  

• Mt 5,1-16: La puerta de entrada  

• Mt 5,1-10: Las ocho Bienaventuranzas ayudan a percibir donde el Reino está ya 
presente (Mt entre los pobres y perseguidos) y donde estará en breve (Mt entre los 
otros seis grupos).  

• Mt 5,12-16: Jesús dirige palabras de consuelo a los discípulos y avisa: aquél que viva 
las bienaventuranzas será perseguido (Mt 5,11-12), pero su vida tendrá un sentido, un 
significado, porque será sal de la tierra (Mt 5,13) y luz del mundo (Mt 5,14-16).  

• Mt 5,17 al 6,18: La nueva relación con Dios: Una nueva Justicia  

• Mt 5,17-48: La nueva justicia debe superar la justicia de los fariseos  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

• Jesús radicalizaba la ley, o sea, la llevaba a su raíz, a su objetivo principal y último que 
es servir la vida, la justicia, el amor y la verdad. Los mandamientos de la ley indican 
un nuevo camino de vida, evitado por los fariseos (Mt 5,17-20).  

• De pronto Jesús presenta varios ejemplos de cómo deben ser entendidos los 
mandamientos de la Ley de Dios dada por Moisés: antiguamente se os dijo, pero yo 
os digo ((Mt 5,21- 48).  

• Mt 6,1-18: La nueva justicia no debe buscar recompensa o mérito (Es el evangelio de 
este Miércoles de Ceniza)  

• Mt 6,19-34: La nueva relación con los bienes de la tierra: una nueva visión de la 
creación  

• Afronta las necesidades primarias de la vida: alimentos, vestidos, casa, salud. Es la 
parte de la vida que produce más angustias en las personas. Jesús enseña cómo 
relacionarse con los bienes materiales y con las riquezas de la tierra: no acumular 
bienes (Mt 6,19-21), no mirar al mundo con mirada afligida (Mt 6,22-23), no servir a 
Dios y al dinero al mismo tiempo (Mt 6, 24), no preocuparse por lo que comeremos 
o beberemos (Mt 6,23-34).  

• Mt 7,1-29: La nueva relación con las personas: una nueva vida en comunidad  

• No buscar la paja en el ojo de tu hermano (Mt 7,1-15), no echar las perlas a los puercos 
(Mt 7,6); no tener miedo de buscar las cosas de Dios (Mt 7,7-11); la regla de oro (Mt 
7,12); escoger el camino estrecho y difícil (Mt 7, 13-14) ; poner atención a los falsos 
profetas (Mt 7,15-20); no sólo hablar sino obrar (Mt 7,21-23); la comunidad construida 
sobre esta base estará segura, en pie, a pesar de la tempestad (Mt 7,24-27) . El 
resultado de estas palabras es una nueva conciencia delante de los escribas y 
fariseos (Mt 7,28-29).  

6. Oración de un Salmo: Salmo 40 (39)  
Dichoso será el hombre que pone en Yahvé su confianza, Anunciar la gran justicia de 
Dios Yo esperaba impaciente a Yahvé: hacia mí se inclinó y escuchó mi clamor. Me sacó 
de la fosa fatal, del fango cenagoso; asentó mis pies sobre roca, afianzó mis pasos. Puso 
en mi boca un cántico nuevo, una alabanza a nuestro Dios; muchos verán y temerán, y 
en Yahvé pondrán su confianza. y no se va con los rebeldes que andan tras los ídolos. 
¡Cuántas maravillas has hecho, Yahvé, Dios mío, cuántos designios por nosotros; nadie 
se te puede comparar! Quisiera publicarlos, pregonarlos, mas su número es 
incalculable. No has querido sacrificio ni oblación, pero me has abierto el oído; no 
pedías holocaustos ni víctimas, dije entonces: «Aquí he venido». Está escrito en el rollo 
del libro que debo hacer tu voluntad. Y eso deseo, Dios mío, tengo tu ley en mi interior. 
He proclamado tu justicia ante la gran asamblea; no he contenido mis labios, tú lo 
sabes, Yahvé. No he callado tu justicia en mi pecho, he proclamado tu lealtad, tu 
salvación; no he ocultado tu amor y tu verdad a la gran asamblea. Y tú, Yahvé, no 
retengas tus ternuras hacia mí. Que tu amor y lealtad me guarden incesantes. Pues 
desdichas me envuelven en número incontable. Mis culpas me dan caza y ya no puedo 
ver; más numerosas que mis cabellos, y me ha faltado coraje.  
los que me insultan: «Ja, ja».  
¡En ti gocen y se alegren  
¡Dígnate, Yahvé, librarme; Yahvé, corre en mi ayuda! ¡Queden confusos y humillados los 
que intentan acabar conmigo! ¡Retrocedan confundidos los que desean mi mal! 
Queden corridos de vergüenza todos los que te buscan! ¡Digan sin cesar: «Grande es 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Yahvé» los que ansían tu victoria! Aunque soy pobre y desdichado, el Señor se ocupará 
de mí. Tú eres mi auxilio y libertador, ¡no te retrases, Dios mío!  

7. Oración final  
Señor Jesús, te damos gracia por tu Palabra que nos ha hecho ver mejor la voluntad del 
Padre. Haz que tu Espíritu ilumine nuestras acciones y nos comunique la fuerza para 
seguir lo que Tu Palabra nos ha hecho ver. Haz que nosotros como María, tu Madre, 
podamos no sólo escuchar, sino también poner en práctica la Palabra. Tú que vives y 
reinas con el Padre en la unidad del Espíritu Santo por todos los siglos de los siglos. 
Amén.  

Lectio Divina: jueves, 19 de febrero 
de 2026 
Tiempo de Cuaresma  

1) Oración inicial  
Señor, que tu gracia inspire, sostenga y acompañe nuestras obras, para que nuestro 
trabajo comience en ti, como en su fuente, y tienda siempre a ti, como a su fin. Por 
nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Lucas 9,22-25  
Dijo: «El Hijo del hombre debe sufrir mucho y ser reprobado por los ancianos, los sumos 
sacerdotes y los escribas, ser matado y resucitar al tercer día.» Decía a todos: «Si alguno 
quiere venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz cada día, y sígame. 
Porque quien quiera salvar su vida, la perderá; pero quien pierda su vida por mí, ése la 
salvará. Pues, ¿de qué le sirve al hombre haber ganado el mundo entero, si él mismo se 
pierde o se arruina?»  

3) Reflexión  
Ayer hemos empezado la Cuaresma. Hasta ahora la liturgia diaria seguía el evangelio 
de Marcos, paso a paso. A partir de ayer y hasta el día de Pascua, la secuencia de las 
lecturas diarias será dada por la tradición antigua de la cuaresma con sus lecturas 
propias, ya fijas, que nos ayudarán a entrar en el espíritu de la cuaresma y en la 
preparación de la Pascua. Ya desde el primer día, la perspectiva es la Pasión, la Muerte 
y Resurrección y el significado de este misterio para nuestra vida. Es lo que nos 
propone el texto bien breve del evangelio de hoy. El texto habla de pasión, muerte y 
resurrección de Jesús y afirma que el seguimiento de Jesús implica cargar con la cruz 
detrás de Jesús.  

• Poco antes en Lucas 9,18-21, Jesús había preguntado: “¿Quién dice la gente que 
soy?”. Ellos respondieron relatando las diversas opiniones: “Juan Bautista, Elías o uno 
de los antiguos profetas”. Después de oír las opiniones de los demás, Jesús pregunta: 
“Y vosotros ¿quién decís que soy?” Pedro respondió: “¡El Cristo de Dios!”, es decir, el 
señor es aquel que el pueblo ¡está esperando! Jesús concordó con Pedro, pero 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

prohibió de hablar sobre esto a la gente. ¿Por qué Jesús lo prohíbe? Es que en aquel 
tiempo todos esperaban al mesías, pero cada uno a su manera: algunos como rey, 
otros como sacerdote, doctor, guerrero, juez, o profeta. Jesús piensa de forma 
distinta. Se identifica como el mesías servidor y sufriente, anunciado por Isaías (Is 
42,1-9; 52,13-53,12).  

• El primer anuncio de la pasión. Jesús comienza a enseñar que él es el Mesías Servidor 
y afirma que, como Mesías Servidor anunciado por Isaías, será preso y morirá en el 
ejercicio de su misión de justicia (Is 49,4-9; 53,1-12). Lucas acostumbra seguir el 
evangelio de Marcos, mas aquí omite la reacción de Pedro que desaconsejaba a 
Jesús pensar en el mesías sufriente y omite también la dura respuesta: “¡Lejos de mí, 
Satanás, porque no piensas las cosas de Dios, sino de los hombres!” Satanás es una 
palabra hebraica que significa acusador, aquel que aleja a los demás del camino de 
Dios. Jesús no permite que Pedro lo aleje de su misión.  

• Condiciones para seguir a Jesús. Jesús saca las conclusiones que valen hasta hoy: Si 
alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz y me siga. En 
aquel tiempo, la cruz era la pena de muerte que el imperio romano castiga a los 
criminales marginales. Tomar la cruz y cargarla en pos de Jesús era lo mismo que 
aceptar ser marginado por el sistema injusto que legitimaba la injusticia. Era lo 
mismo que romper con el sistema. Como decía Pablo en la carta a los Gálatas: “El 
mundo quedó crucificado para mí y yo para el mundo” (Gl 6,14). La Cruz no es 
fatalismo, ni es exigencia del Padre. La Cruz es la consecuencia del compromiso 
libremente asumido por Jesús de revelar la Buena Nueva de que Jesús es Padre y 
que, por tanto, todos y todas deben ser aceptados y tratados como hermanos y 
hermanas. Por causa de este anuncio revolucionario, fue perseguido y no tuvo miedo 
a dar su vida. No hay mayor amor que dar la vida por los hermanos.  

4) Para la reflexión personal  

• Todos esperaban al mesías, cada uno a su manera. ¿Cuál es el mesías que yo espero 
o que la gente espera?  

• La condición para seguir a Jesús es la cruz. ¿Cómo me sitúo ante las cruces de la 
vida?  

5) Oración final  
Feliz quien no sigue consejos de malvados ni anda mezclado con pecadores ni en 
grupos de necios toma asiento, sino que se recrea en la ley de Yahvé, susurrando su ley 
día y noche. (Sal 1,1-2)  

Lectio Divina: viernes, 20 de febrero 
de 2026 
Tiempo de Cuaresma  

1) Oración inicial  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

Confírmanos, Señor, en el espíritu de penitencia con que hemos empezado la 
Cuaresma; y que la austeridad exterior que practicamos vaya siempre acompañada por 
la sinceridad de corazón. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Mateo 9,14-15  
Cuando se iba de allí, al pasar vio Jesús a un hombre llamado Mateo, sentado en el 
despacho de impuestos, y le dice: «Sígueme.» Él se levantó y le siguió.  
Entonces se le acercan los discípulos de Juan y le dicen: «¿Por qué nosotros y los 
fariseos ayunamos, y tus discípulos no ayunan?» Jesús les dijo: «¿Pueden acaso los 
invitados a la boda ponerse tristes mientras el novio está con ellos? Días vendrán en 
que les será arrebatado el novio; entonces ayunarán.»  

3) Reflexión  
El evangelio de hoy es una versión abreviada del evangelio que ya meditamos en 
enero, donde se nos proponía el mismo asunto del ayuno (Mc 2,18-22), pero con una 
pequeña diferencia. La liturgia de hoy omite todo lo relativo al remiendo nuevo en 
trapo viejo y sobre el vino nuevo en pellejos viejos (Mt 9,16-17), y concentra su atención 
en el ayuno.  

• Jesús no insiste en la práctica del ayuno. El ayuno es una costumbre muy antigua, 
practicada en casi todas las religiones. Jesús mismo lo practicó durante cuarenta 
días (Mt 4,2). Pero él no insiste con los discípulos para que hagan lo mismo. Les deja 
libertad. Por esto, los discípulos de Juan Bautista y de los fariseos, que eran obligados 
a ayudar, quieren saber por qué Jesús no insiste en el ayuno.  

• En cuanto al novio, cuando está con ellos no precisan ayunar. Jesús responde con 
una comparación. En cuanto el novio está con los amigos del novio, esto es, durante 
la fiesta de bodas, no precisan ayunar. Jesús se considera el novio. Los discípulos son 
los amigos del novio. Durante el tiempo en que él, Jesús, está con los discípulos, hay 
fiesta de bodas. Llegará el día en que el novio no estará. En ese tiempo, si ellos 
quieren, podrán ayunar. En esta frase Jesús alude a su muerte. Sabe y siente que, si 
continúa por este camino de libertad, las autoridades religiosas querrán matarlo.  

• El ayuno y la abstinencia de la carne son prácticas universales y bien actuales. Los 
musulmanes tienen el ayuno del mes de Ramadán, durante el cual no comen ni 
beben, desde el amanecer hasta el anochecer del sol. Cada vez más, las personas, 
por motivos diversos, se imponen a sí mismas alguna forma de ayuno. El ayuno es 
un medio importante para llegar a un dominio de sí mismo, a un autocontrol, como 
existe en casi todas las religiones y como es apreciado por todo los deportistas.  

• La Biblia hace mucha referencia al ayuno. Era una forma de hacer penitencia y 
provocar la conversión. A través de la práctica del ayuno, los cristianos imitaban a 
Jesús que ayunó cuarenta días. El ayuno apunta a alcanzar la libertad de mente, el 
control de sí, una visión crítica de la realidad. Es un instrumento para mantener libre 
la mente y para no dejarse llevar por cualquier viento. A través del ayuno, la claridad 
de mente aumenta. Y es, además, una forma para cuidar mejor la salud. El ayuno 
puede ser una forma de identificación con los pobres que están forzados el año 
entero y raramente comen carne. Existe el ayuno como protestación.  

• A pesar de que hoy no se practica el ayuno ni la abstinencia, el objetivo que estaba 
en la base de esta práctica continúa inalterada como fuerza que debe animar 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

nuestra vida: participar en la pasión, muerte y resurrección de Jesús. Dar la vida para 
poder poseerla en Dios. Tomar conciencia de que el compromiso con el Evangelio es 
una viaje sin retorno, que exige perder la vida para poderla poseer y reencontrar todo 
en total libertad.  

4) Para la reflexión personal  

• ¿Qué formas de ayunos practica usted? Y si no lo hace ¿de qué forma podría 
hacerlo?  

• El ayuno ¿cómo puede ayudarme a prepararme mejor para la fiesta de pascua?  

5) Oración final  
Piedad de mí, oh Dios, por tu bondad, por tu inmensa ternura borra mi delito, lávame a 
fondo de mi culpa, purifícame de mi pecado. (Sal 51,3-4)  

Lectio Divina: sábado, 21 de febrero 
de 2026 
Tiempo de Cuaresma  

1) Oración inicial  
Dios todopoderoso y eterno, mira compasivo nuestra debilidad y extiende sobre 
nosotros tu mano poderosa. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Lucas 5,27-32  
Después de esto, salió y vio a un publicano llamado Leví, sentado en el despacho de 
impuestos, y le dijo: «Sígueme.» Él, dejándolo todo, se levantó y le siguió.  
Leví le ofreció en su casa un gran banquete. Había un gran número de publicanos y de 
otros que estaban a la mesa con ellos. Los fariseos y sus escribas refunfuñaban diciendo 
a los discípulos: «¿Cómo es que coméis y bebéis con los publicanos y pecadores?» Les 
respondió Jesús: «No necesitan médico los que están sanos, sino los que están mal. No 
he venido a llamar a conversión a justos, sino a pecadores.»  

3) Reflexión  
El Evangelio de hoy trae el mismo asunto sobre el cual hemos reflexionado ya en enero 
en el evangelio de Marcos (Mc 2,13-17). Sólo que esta vez está sacado del Evangelio de 
Lucas y es bien abreviado, concentrando la atención en la cena principal que es el 
llamado y la conversión de Leví y la conversión que esto supone para nosotros que 
estamos entrando en la cuaresma.  

• Jesús llama a un pecador para ser discípulo. Jesús llama a Leví, un publicano, e este, 
inmediatamente, lo deja todo, sigue a Jesús y empieza a hacer parte del grupo de 
los discípulos. Enseguida Lucas dice que Leví preparó un gran banquete en su casa. 
En Marcos, parecía que el banquete era en la casa de Jesús. Lo que importa es la 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

insistencia en la comunión de mesa de Jesús con los pecadores, lo cual estaba 
prohibido.  

• Jesús vino no para los justos, sino para los pecadores. El gesto de Jesús provocó la 
rabia de las autoridades religiosas. Estaba prohibido comer con publicanos y 
pecadores, pues sentarse a la mesa con alguien era lo mismo que tratarle como 
hermano. Con su gesto Jesús estaba acogiendo a los excluidos como hermanos de 
la misma familia de Dios. En vez de hablar directamente con Jesús, los escribas de 
los fariseos hablan con los discípulos: ¡Qué! ¿Él come con los pecadores y publicanos? 
Jesús responde: No necesitan médico los que están, sino los que están mal. No he 
venido a llamar a justos, sino a pecadores. Es la conciencia de su misión que ayuda a 
encontrar la respuesta y a indicar el rumbo para el anuncio de la Buena Nueva de 
Dios. El vino para reunir a la gente dispersa, para reintegrar a los que han sido 
excluidos, para revelar que Dios no es un juez severo que condena y expulsa, sino un 
Pare/Madre que acoge y abraza.  

4) Para la reflexión personal  

• Jesús acoge e incluye a las personas. ¿Cuál es mi actitud?  

• El gesto de Jesús revela la experiencia que tiene de Dios como Padre. ¿Cuál es la 
imagen de Dios que se irradia para los demás a través de mi comportamiento?  

5) Oración final  
Presta oído, Yahvé, respóndeme, que soy desventurado y pobre; guarda mi vida, que yo 
te amo, salva a tu siervo, confío en ti. (Sal 86,1-2) 

Lectio Divina: domingo, 22 de febrero 
de 2026 
I Domingo de Cuaresma 

El encuentro de Jesús con Satanás en el desierto  

Las tentaciones en el desierto de la vida  

Mateo 4,1-11  

1. Oración inicial  
Señor Jesús, envía tu Espíritu, para que Él nos ayude a leer la Biblia en el mismo modo 
con el cual Tú la has leído a los discípulos en el camino de Emaús. Con la luz de la 
Palabra, escrita en la Biblia, Tú le ayudaste a descubrir la presencia de Dios en los 
acontecimientos dolorosos de tu condena y muerte. Así, la cruz , que parecía ser el final 
de toda esperanza, apareció para ellos como fuente de vida y resurrección.  
Crea en nosotros el silencio para escuchar tu voz en la Creación y en la Escritura, en los 
acontecimientos y en las personas, sobre todo en los pobres y en los que sufren. Tu 
palabra nos oriente a fin de que también nosotros, como los discípulos de Emaús, 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

podamos experimentar la fuerza de tu resurrección y testimoniar a los otros que Tú 
estás vivo en medio de nosotros como fuente de fraternidad, de justicia y de paz. Te lo 
pedimos a Ti, Jesús, Hijo de María, que nos has revelado al Padre y enviado tu Espíritu. 
Amén.  

2. Lectura  
a) Una clave de lectura:  

Leamos este texto que describe las tentaciones de Jesús, que son las tentaciones de 
todos los seres humanos. Durante su lectura, prestemos atención a lo siguiente: 
¿Cuáles son las tentaciones, dónde y cómo suceden y cómo las enfrenta Jesús?  
b) Una división del texto para ayudar a su lectura:  

• Mat 4,1-2: La situación dónde y de dónde nace la tentación: desierto, espíritu, ayuno 
y hambre.  

• Mat 4,3-4: La tentación del pan  

• Mat 4,5-7: La tentación del prestigio  

• Mat 4,8-11: La tentación del poder  
c) El texto:  

1-2: Entonces Jesús fue llevado del Espíritu al desierto, para ser tentado del diablo. Y 
habiendo ayunado cuarenta días y cuarenta noches, después tuvo hambre. 3-4: Y 
llegándose a Él el tentador, dijo: Si eres Hijo de Dios, di que estas piedras se hagan pan. 
Mas Él respondiendo, dijo: Escrito está: No con solo el pan vivirá el hombre, mas con 
toda palabra que sale de la boca de Dios.  
5-7: Entonces el diablo le pasa a la santa ciudad, y le pone sobre las almenas del 
templo, Y le dice: Si eres Hijo de Dios, échate abajo; que escrito está: A sus ángeles 
mandará por ti, Y te alzarán en las manos, para que nunca tropieces con tu pie en 
piedra. Jesús le dijo: Escrito está además: No tentarás al Señor tu Dios.  
8-11: Otra vez le pasa el diablo a un monte muy alto, y le muestra todos los reinos del 
mundo, y su gloria, y dícele: Todo esto te daré, si postrado me adorares. Entonces Jesús 
le dice: Vete, Satanás, que escrito está: Al Señor tu Dios adorarás y a Él solo servirás. El 
diablo entonces le dejó: y he aquí que los ángeles llegaron y le servían.  

3. Un momento de silencio orante  
para que la Palabra de Dios pueda entrar en nosotros e iluminar nuestra vida.  

4. Algunas preguntas  
para ayudarnos en la meditación o en la oración.  

a) ¿Cuáles fueron las tentaciones? ¿Qué tienen que ver el Espíritu, el desierto, el 
ayuno y el hambre con las tentaciones de Jesús?  

b) La palabra tentación ¿qué nos sugiere a nosotros, hoy? ¿De qué modo se 
manifiesta en mi diario vivir?  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

c) Tentador o Satanás es siempre aquel, aquélla o la cosa que nos desvía del camino 
de Dios. ¿Ha podido darse, que yo haya sido alguna vez Satanás para alguien, como 
lo fue Pedro para Jesús?  

d) El Espíritu conduce a Jesús al desierto para ser tentado por el diablo. Esto evoca 
las tentaciones del pueblo de Israel en el desierto después de la salida de Egipto. 
¿Que nos quiere sugerir y enseñar Mateo con esta evocación de las tentaciones del 
pueblo en el desierto?  

e) El demonio usa la Biblia para tentar a Jesús. ¡Jesús usa la misma Biblia para vencer 
la tentación! La Biblia, ¿sirve para todo? ¿Cómo y con qué fin uso yo la Biblia?  

f) La tentación del pan. ¿Cómo hablar de Dios al que tiene abundancia de todo? 
¿Cómo hablar de Dios al que siente hambre?  

g) La tentación del prestigio. Prestigio de la ciencia, del dinero, de la conducta moral 
irreprensible, del nombre, del figurar, del honor. ¿Aparecen en mi vida?  

h) La tentación del poder. Allí donde dos personas se encuentran surge una relación 
de poder. ¿Cómo uso el poder que me toca en la vida: en la familia, en la comunidad, 
en la sociedad, en mi barrio? ¿Sucumbo a la tentación?  

5. Una clave de lectura  
para aquéllos que quieren profundizar más en el tema.  

• Jesús fue tentado. Mateo hace comprensible las tentaciones: tentación del pan, 
tentación del prestigio, tentación del poder. Se trata de varias formas de esperanza 
mesiánica, que en aquel tiempo existían en el pueblo de Israel. El mesías glorioso 
que, como un nuevo Moisés, daría de comer al pueblo en el desierto: "¡manda que 
estas piedras se conviertan en pan!" El mesías desconocido que de repente se 
impone a todos por medio de un gesto espectacular en el Templo: "¡Arrójate desde 
aquí!" El mesías nacionalista que quisiera dominar el mundo: "¡Todo esto te daré!"  

• En el Antiguo Testamento, tentaciones idénticas hacen caer al pueblo en el desierto, 
después de la salida de Egipto (Dt 8,3; 6,16; Dt 6,13). Jesús repetirá la historia. Él resiste 
la tentación de pervertir el plan de Dios para adaptarlo a sus intereses humanos del 
momento. Tentador o Satanás es todo lo que le desvía del Plan de Dios. Pedro fue 
Satanás para Jesús (Mt 16,23).  

• La tentación fue constante en la vida de Jesús. Esta le acompañó desde el principio 
hasta el fin, desde el bautismo hasta la muerte de cruz. Porque en la medida con la 
que el anuncio de la Buena Nueva del Reino se extendía en medio del pueblo, crecía 
la presión sobre Jesús para adaptarse a las perspectivas mesiánicas del pueblo y ser 
el mesías que los otros deseaban y querían: "mesías glorioso y nacionalista", "mesías 
rey", "mesías sumo sacerdote", "mesías juez", "mesías guerrillero", "mesías doctor de 
la ley". La carta a los Hebreos dice: "Él fue probado en todo a semejanza de nosotros, 
menos en el pecado" (Heb 4,15).  

• Pero la tentación no ha conseguido jamás desviar a Jesús de su misión. El 
continuaba firme en el camino del "Mesías Siervo" anunciado por el profeta Isaías y 
esperado sobre todo por los pobres del pueblo, los anawim. Al respecto, Jesús no ha 
tenido miedo de provocar conflictos, ni con las autoridades, ni con las personas más 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

queridas. Todos los que tentaban de desviarlo del camino recibían respuestas duras 
y reacciones inesperadas:  

• Pedro tentó de alejar a Jesús del camino de la Cruz: "¡No será así Señor; esto no 
sucederá jamás!" (Mat 16,22) y ha debido sentir: "¡Aléjate de mí, Satanás!" (Mc 
8,33).  

• Los parientes, primeramente, querían portarlo a casa. Pensaban que estaba 
loco (Mc 3,21), pero sintieron las palabras duras que parecía una rotura (Mc 
3,33). Después, cuando Jesús gozaba de cierta fama, querían que se mostrase 
más en público y permaneciese en Jerusalén, la capital (Jn 7,3-4). Una vez más 
responde Jesús mostrando que hay una diferencia radical entre su propuesta 
y la de ellos (Jn 7,6-7).  

• Sus padres se lamentaban: "Hijo, ¿por qué has obrado así con nosotros?" (Lc 
2,48). Pero recibieron como respuesta: "¿Por qué me buscábais? ¿No sabíais 
que yo debo ocuparme de las cosas que son del servicio de mi Padre?" (Lc 
2,49).  

• Los apóstoles contentos de la publicidad que Jesús había adquirido en medio 
del pueblo querían que se volviese al pueblo: "¡Todos te buscan!" (Mc 1,37). Pero 
recibieron un rechazo: "¡Vayamos a otra parte, por las aldeas y ciudades 
vecinas, a fin de que predique también allí; porque para esto he venido!" (Mc 
1,38).  

• Juan Bautista quería forzar a Jesús a ser un "mesías juez severo" (Lc 3,9; Mt 3,7-
12; Mt 11,3). Jesús remitió a Juan a las profecías para que las confrontara con los 
hechos: "¡Andad y decid a Juan lo que habéis visto y oído!" (Mt 11,46 e Is 29, 18-
19; 35,5-6; 61,1).  

• El pueblo, viendo el signo de la multiplicación de los panes en el desierto, 
concluyó: "¡Este ciertamente es el profeta que debía venir al mundo!" (Jn 6,14) 
Ellos trataron de forzar a Jesús a ser el "mesías rey" (Jn 6,15), pero Jesús se 
escapó a la montaña para estar en la soledad con su Padre.  

• En la hora del prendimiento, la hora de las tinieblas (Lc 22,53) aparece la 
tentación de ser el "mesías guerrero". Pero Jesús dice: "¡Mete la espada en su 
lugar!" (Mt 26,52) y "¡Orad para no caer en tentación!" (Lc 22,40-46).  

• Jesús se orientaba por la Palabra de Dios y en ella encontraba la luz y el alimento. Es 
sobre todo la profecía del Siervo, anunciada por Isaías (Is 42,1-9; 49,1-6; 50,3-9; 52,13-
53,12) la que lo anima y le da valor para seguir. En el Bautismo y en la Transfiguración 
Él recibe del Padre la confirmación de su camino, de su misión. La voz del cielo repite 
las palabras con las que la profecía de Isaías presenta el Siervo de Jahvé al pueblo: 
"¡Este es mi Hijo amado: escuchadlo!" (Mc 1,11; 9,6).  

• Jesús define su misión con estas palabras: "¡El Hijo del Hombre no ha venido para ser 
servido, sino para servir y dar su vida por la redención de muchos!" (Mt 20,28; Mc 
10,45). Es la lección que aprendió de su Madre, que había respondido al ángel: "¡He 
aquí la esclava del Señor; se cumpla en mí según tu palabra!" (Lc 1,38). Orientándose 
por la Palabra de Dios para profundizar en la conciencia de su misión y buscando 
fuerza en la oración, Jesús afrontaba las tentaciones. Metido en medio de los pobres, 
los anawim, y unido al Padre, fiel a entrambos, Él resistía y seguía la senda del Mesías 
Siervo, el camino del servicio al pueblo (Mt 20,28).  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

6. Salmo 91 (90)  
Dios nos protege y está con nosotros en la tentación  
El que habita al amparo del Altísimo, Y mora bajo la sombra del Omnipotente. Diga a 
Dios: "Esperanza mía, y castillo mío; Mi Dios, en él confiaré."  
Y él te librará del lazo del cazador: De la peste destructora. Con sus plumas te cubrirá, Y 
debajo de sus alas estarás seguro: Escudo y adarga es su verdad. No tendrás temor de 
espanto nocturno, Ni de saeta que vuele de día; Ni de pestilencia que ande en 
oscuridad, Ni de mortandad que en medio del día destruya.  
Caerán á tu lado mil, Y diez mil á tu diestra: Mas a ti no llegará. Ciertamente con tus 
ojos mirarás, Y verás la recompensa de los impíos. Porque tú has puesto a Yahvé, que 
es mi esperanza. Al Altísimo por tu habitación, No te sobrevendrá mal, Ni plaga tocará 
tu morada. Pues que a sus ángeles mandará cerca de ti, Que te guarden en todos tus 
caminos. En las manos te llevarán, Porque tu pie no tropiece en piedra. Sobre el león y 
el basilisco pisarás; Hollarás al cachorro del león y al dragón.  
Por cuanto en mí ha puesto su voluntad, yo también lo libraré: Pondrélo en alto, por 
cuanto ha conocido mi nombre. Me invocará, y yo le responderé: Con él estaré yo en la 
angustia: Lo libraré, y le glorificaré. Lo saciaré de larga vida, Y le haré ver mi salvación.  

7. Oración Final  
Señor Jesús, te doy gracias por tu palabra, que nos ha hecho ver mejor la voluntad del 
Padre: Haz que tu Espíritu ilumine nuestras acciones y nos comunique la fuerza para 
seguir lo que tu Palabra nos ha hecho ver. Haz que nosotros, como María tu Madre, 
podamos no sólo escuchar sino practicar la Palabra. Tú que vives y reinas con el Padre 
en la unidad del Espíritu Santo por todos los siglos de los siglos. Amén  

Lectio Divina: lunes, 23 de febrero de 
2026 
Tiempo de Cuaresma  

1) Oración inicial  
Conviértenos a ti, Dios Salvador nuestro; ilumínanos con la luz de tu palabra, para que 
la celebración de esta Cuaresma produzca en nosotros sus mejores frutos. Por nuestro 
Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Mateo 25,31-46 
«Cuando el Hijo del hombre venga en su gloria acompañado de todos sus ángeles, 
entonces se sentará en su trono de gloria. Serán congregadas delante de él todas las 
naciones, y él separará a los unos de los otros, como el pastor separa las ovejas de los 
cabritos. Pondrá las ovejas a su derecha, y los cabritos a su izquierda. Entonces dirá el 
Rey a los de su derecha: 'Venid, benditos de mi Padre, recibid la herencia del Reino 
preparado para vosotros desde la creación del mundo. Porque tuve hambre, y me 
disteis de comer; tuve sed, y me disteis de beber; era forastero, y me acogisteis; estaba 
desnudo, y me vestisteis; enfermo, y me visitasteis; en la cárcel, y acudisteis a mí.' 
Entonces los justos le responderán: 'Señor, ¿cuándo te vimos hambriento, y te dimos 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

de comer; o sediento, y te dimos de beber? ¿Cuándo te vimos forastero, y te acogimos; 
o desnudo, y te vestimos? ¿Cuándo te vimos enfermo o en la cárcel, y acudimos a ti?' Y 
el Rey les dirá: 'En verdad os digo que cuanto hicisteis a uno de estos hermanos míos 
más pequeños, a mí me lo hicisteis.' Entonces dirá también a los de su izquierda: 
'Apartaos de mí, malditos, al fuego eterno preparado para el diablo y sus ángeles. 
Porque tuve hambre, y no me disteis de comer; tuve sed, y no me disteis de beber; era 
forastero, y no me acogisteis; estaba desnudo, y no me vestisteis; enfermo y en la 
cárcel, y no me visitasteis.' Entonces dirán también éstos: 'Señor, ¿cuándo te vimos 
hambriento o sediento o forastero o desnudo o enfermo o en la cárcel, y no te 
asistimos?' Y él entonces les responderá: 'En verdad os digo que cuanto dejasteis de 
hacer con uno de estos más pequeños, también conmigo dejasteis de hacerlo.' E irán 
éstos a un castigo eterno, y los justos a una vida eterna.»  

3) Reflexión  
El Evangelio de Mateo presenta a Jesús como el nuevo Moisés. Como Moisés, Jesús 
promulgó la Ley de Dios. Como la antigua Ley, así la nueva ley dada por Jesús tiene 
cinco libros o discursos. El Sermón del Monte (Mt 5,1 a 7,27), el primer discurso, se abre 
con las ocho bienaventuranzas. El Sermón de la Vigilancia (Mt 24,1 a 25,46), el quinto y 
último se cierra con la descripción del Juicio Final. Las bienaventuranzas describen la 
puerta de entrada para el Reino de Dios, enumerando ocho categorías de personas: los 
pobres de espíritu, los mansos, los afligidos, los que tienen hambre y sed de justicia, los 
misericordiosos, los de corazón limpio, los promotores da paz y los perseguidos por 
causa de la justicia (Mt 5,3-10). La parábola del Juicio Final cuenta lo que debemos 
hacer para poder tomar posesión del Reino: acoger a los hambrientos, a los sedientos, a 
los extranjeros, a los desnudos, a los enfermos y presos (Mt 25,35-36). Tanto en el 
comienzo como al final de la Nueva Ley, están los excluidos y los marginados.  

• Mateo 25,31-33: Abertura del Juicio Final. El Hijo del Hombre reúne a su alrededor a 
las naciones del mundo. Separa a las personas como el pastor separa a las ovejas de 
los cabritos. El pastor sabe discernir. Él no se equivoca: las ovejas a la derecha, los 
cabritos a la izquierda. Él sabe discernir a los buenos y a los malos. Jesús no juzga, ni 
condena (cf. Jn 3,17; 12,47). El apenas separa. Es la persona misma la que juzga o se 
condena por la manera como se porta en relación con los pequeños y los excluidos.  

• Mateo 25,34-36: La sentencia para los que están a la derecha del Juez. Los que están 
a su derecha son llamados “¡Benditos de mi Padre!”, esto es, reciben la bendición que 
Dios prometió a Abrahán y a su descendencia (Gen 12,3). Ellos son convidados a 
tomar posesión del Reino, preparado para ellos desde la fundación del mundo. El 
motivo de la sentencia es éste: "Tuve hambre y sed, era extranjero, estaba desnudo, 
enfermo y preso, y ustedes me acogieron y ayudaron”. Esta frase nos hace saber 
quiénes son las ovejas. Son las personas que acogieron al Juez cuando éste estaba 
hambriento, sediento, extranjero, desnudo, enfermo y peso. Y por el modo de hablar 
"mi Padre" e "Hijo del Hombre", sabemos que el Juez es Jesús mismo. ¡Él se identifica 
con los pequeños!  

• Mateo 25,37-40: Una demanda de esclarecimiento y la respuesta del Juez: Los que 
acogen a los excluidos son llamados “justos”. Esto significa que la justicia del Reino 
no se alcanza observando normas y prescripciones, pero sí acogiendo a los 
necesitados. Pero lo curioso es que los justos no saben cuándo fue que acogieron a 
Jesús necesitado. Jesús responde: "¡Toda vez que lo hicisteis a uno de estos 
hermanos míos más pequeños, a mí me lo hicisteis!" ¿Quiénes son estos "hermanos 
míos más pequeños"? En otros pasajes del Evangelio de Mateo, las expresiones 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

"hermanos míos" y "pequeñuelos" indican a los discípulos (Mt 10,42; 12,48-50; 
18,6.10.14; 28,10). Indican también a los miembros más abandonados de la 
comunidad, a los despreciados que no tienen a dónde ir y que no son bien recibidos 
(Mt 10,40). Jesús se identifica con ellos. Pero no es sólo esto. En el contexto tan amplio 
de esta parábola final, la expresión "mis hermanos más pequeños" se alarga e incluye 
a todos aquellos que en la sociedad no tienen lugar. Indica a todos los pobres. Y los 
"justos" y los "benditos de mi Padre" son todas las personas de todas las naciones 
que acogen al otro en total gratuidad, independientemente del hecho de ser 
cristiano o no.  

• Mateo 25,41-43: La sentencia para los que están a su izquierda. Los que están del otro 
lado del Juicio son llamados “malditos” y están destinados al fuego eterno, 
preparado por el diablo y los suyos. Jesús usa el lenguaje simbólico común de aquel 
tiempo para decir que estas personas no van a entrar en el Reino. Y aquí también el 
motivo es uno sólo: no acogieron a Jesús hambriento, sediento, extranjero, desnudo, 
enfermo y preso. No es Jesús que nos impide entrar en el Reino, sino nuestra práctica 
de no acoger al otro, la ceguera que nos impide ver a Jesús en los pequeños.  

• Mateo 25,44-46: Un pedido de aclaración y la respuesta del Juez. El pedido de 
esclarecimiento muestra que se trata de gente que se porta bien, personas que 
tienen la conciencia en paz. Están seguras de haber practicado siempre lo que Dios 
les pedía. Por eso se extrañan cuando el Juez dice que no lo acogieron. El Juez 
responde: “¡Todas las veces que no hicieron esto a unos de estos pequeños, conmigo 
dejasteis de hacerlo!” ¡La omisión! ¡No hicieron más! Apenas dejaron de practicar el 
bien a los pequeños y acoger a los excluidos. Y sigue la sentencia final: estos van para 
el fuego eterno, y los justos van para la vida eterna. ¡Así termina el quinto libro de la 
Nueva Ley!  

4) Para la reflexión personal  

• ¿Qué es lo que más te ha llamado la atención en la parábola del Juicio Final?  

• Párate y piensa: si el Juicio final fuera hoy, ¿tú estarías del lado de las ovejas o de los 
cabritos?  

5) Oración final  
Los preceptos de Yahvé son rectos, alegría interior; el mandato de Yahvé es límpido, 
ilumina los ojos. (Sal 19,9)  

Lectio Divina: martes, 24 de febrero 
de 2026 
Tiempo de Cuaresma  

1) Oración inicial  
Señor, mira con amor a tu familia y a los que moderan su cuerpo con la penitencia, 
aviva en su espíritu el deseo de poseerte. Por nuestro Señor.  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

2) Lectura del santo Evangelio según Mateo 6,7-15  
Y, al orar, no charléis mucho, como los gentiles, que se figuran que por su palabrería 
van a ser escuchados. No seáis como ellos, porque vuestro Padre sabe lo que necesitáis 
antes de pedírselo. Vosotros, pues, orad así: Padre nuestro que estás en los cielos, 
santificado sea tu Nombre; venga tu Reino; hágase tu Voluntad así en la tierra como en 
el cielo. Nuestro pan cotidiano dánosle hoy; y perdónanos nuestras deudas, así como 
nosotros hemos perdonado a nuestros deudores; y no nos dejes caer en tentación, mas 
líbranos del mal. Que si vosotros perdonáis a los hombres sus ofensas, os perdonará 
también a vosotros vuestro Padre celestial; pero si no perdonáis a los hombres, 
tampoco vuestro Padre perdonará vuestras ofensas.  

3) Reflexión  
Las dos reacciones del Padre Nuestro: Lucas (Lc 11,1-4) y Mateo (Mt 6,7-13). En Lucas, el 
Padre Nuestro es más corto. Lucas escribe para las comunidades que vinieron del 
paganismo. Trata de ayudar a las personas que están iniciando el camino de la oración. 
En Mateo, el Padre Nuestro está situado en el Sermón del Monte, en aquella parte 
donde Jesús orienta a los discípulos en la práctica de las tres obras de piedad: limosna 
(Mt 6,1-4), oración (Mt 6,5-15) y ayuno (Mt 6,16-18). El Padre Nuestro forma parte de una 
catequesis para los judíos convertidos. Ellos ya estaban acostumbrados a rezar, pero 
tenían ciertos vicios que Mateo trata de corregir.  

• Mateo 6,7-8: Los vicios que hay que corregir. Jesús critica a las personas para quienes 
la oración es una repetición de fórmulas mágicas, de palabras fuertes, dirigidas a 
Dios para obligarle a atender a sus necesidades. La acogida de la oración por parte 
de Dios no depende de la repetición de palabras, sino de la bondad de Dios que es 
Amor y Misericordia. Él quiere nuestro bien y conoce nuestras necesidades antes de 
que expresemos nuestras preces.  

• Mateo 6,9a: Las primeras palabras: “Padre Nuestro” Abba, Padre, es el nombre que 
Jesús usa para dirigirse a Dios. Revela la nueva relación con Dios que debe 
caracterizar la vida de las comunidades (Gl 4,6; Rm 8,15). Decimos “Padre nuestro” y 
no “Padre mío”. El adjetivo “nuestro” acentúa la conciencia de que todos 
pertenecemos a la gran familia humana de todas las razas y credos. Rezar al Padre y 
entrar en la intimidad con él, es también colocarse en sintonía con los gritos de todos 
los hermanos y hermanas por el pan de cada día. Es buscar el Reino de Dios en 
primer lugar. La experiencia de Dios como nuestro Padre es el fundamento de la 
fraternidad universal.  

• Mateo 6,9b-10: Tres pedidos por la causa de Dios: el Nombre, el Reino, la Voluntad. En 
la primera parte del Padre-nuestro, pedimos para que sea restaurada nuestra 
relación con Dios. Santificar el Nombre El nombre JAVÉ significa Estoy contigo. Dios 
con nosotros. En este NOMBRE Dios se dio a conocer (Ex 3,11-15). El Nombre de Dios 
es santificado cuando es usado con fe y no con magia; cuando es usado conforme 
con su verdadero objetivo, es decir no para la opresión, sino para la liberación del 
pueblo y para la construcción del Reino. La Venida del Reino: El único Dueño y Rey 
de la vida humana es Dios (Is 45,21; 46,9). La venida del Reino es la realización de 
todas las esperanzas y promesas. Es la vida plena, la superación de las frustraciones 
sufridas con los reyes y con los gobiernos humanos. Este Reino acontecerá, cuando 
la voluntad de Dios se realice plenamente. Hacer la Voluntad: La voluntad de Dios se 
expresa en su Ley. Hágase su voluntad, así en la tierra como en el cielo. En el cielo, el 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

sol y las estrellas obedecen a las leyes de sus órbitas y crean el orden del universo (Is 
48,12-13). La observancia de la ley de Dios será fuente de orden y de bienestar para la 
vida humana.  

• Mateo 6,11-13: Cuatro pedidos para la causa de los hermanos: Pan, Perdón, Victoria, 
Libertad. En la segunda parte del Padre nuestro pedimos que sea restaurada la 
relación entre las personas. Los cuatro pedidos muestran cómo deben ser 
transformadas las estructuras de la comunidad y de la sociedad para que todos los 
hijos y las hijas de Dios vivan con igual dignidad. Pan de cada día: En el éxodo, cada 
día, la gente recibía el maná en el desierto (Ex 16,35). La Providencia Divina pasaba 
por la organización fraterna, por el compartir. Jesús nos convida para realizar un 
nuevo éxodo, una nueva convivencia fraterna que garantice el pan para todos (Mt 
6,34-44; Jn 6,48-51). Perdón de las deudas: Cada 50 años, el Año Jubilar obligaba a 
todos al perdón de las deudas. Era un nuevo comienzo (Lv 25,8-55). Jesús anuncia un 
nuevo Año Jubilar, "un año de gracia de parte del Señor" (Lc 4,19). ¡El Evangelio quiere 
recomenzar todo de nuevo! No caer en la Tentación: En el éxodo, el pueblo fue 
tentado y cayó (Dt 9,6-12). Murmuró y quiso volverse atrás (Ex 16,3; 17,3). En el nuevo 
éxodo, la tentación será superada por la fuerza que el pueblo recibe de Dios (1Cor 
10,12-13). Liberación del Maligno: El Maligno es Satanás, que aleja de Dios y es motivo 
de escándalo. Logró entrar en Pedro (Mt 16,23) y tentó a Jesús en el desierto. Jesús lo 
venció (Mt 4,1-11). Ele nos dice: "¡Animo! ¡Yo vencí el mundo!" (Jn 16,33).  

• Mateo 6,14-15: Quien no perdona no será perdonado. Rezando el Padre nuestro, 
pronunciamos la frase que nos condena o absuelve. Rezamos: “Perdona nuestras 
deudas, así como nosotros perdonamos a nuestros deudores” (Mt 6,12). Ofrecemos a 
Dios la medida del perdón que queremos. Si perdonamos mucho, Él nos perdonará 
mucho. Si perdonamos poco, él perdonará poco. Si no perdonamos, él tampoco no 
podrá perdonar.  

4) Para la reflexión personal  

• Jesús dice "perdona nuestras deudas”. En algunos países se traduce "perdona 
nuestras ofensas". ¿Qué es más fácil: perdonar ofensas o perdonar deudas?  

• Las naciones cristianas del hemisferio norte (Europa y USA) rezan todos los días: 
“Perdónanos nuestras deudas así como también nosotros perdonamos a nuestros 
deudores”. Pero ellas no perdonan la deuda externa de los países pobres del Tercer 
Mundo. ¿Cómo explicar esta terrible contradicción, fuente de empobrecimiento de 
millones de personas?  

5) Oración final  
Ensalzad conmigo a Yahvé, exaltemos juntos su nombre. Consulté a Yahvé y me 
respondió: me libró de todos mis temores. (Sal 34,4-5)  

Lectio Divina: miércoles, 25 de 
febrero de 2026 
Tiempo de Cuaresma  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

1) Oración inicial  
Señor, mira complacido a tu pueblo que desees entregarse a ti con una vida santa; y a 
los que dominan su cuerpo con la penitencia transfórmales interiormente mediante el 
fruto de las buenas obras. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Lucas 11,29-32  
Habiéndose reunido la gente, comenzó a decir: «Esta generación es una generación 
malvada; pide un signo, pero no se le dará otro signo que el signo de Jonás. Porque así 
como Jonás fue signo para los ninivitas, así lo será el Hijo del hombre para esta 
generación. La reina del Mediodía se levantará en el Juicio con los hombres de esta 
generación y los condenará; porque ella vino de los confines de la tierra a oír la 
sabiduría de Salomón, y aquí hay algo más que Salomón. Los ninivitas se levantarán en 
el Juicio con esta generación y la condenarán; porque ellos se convirtieron por la 
predicación de Jonás, y aquí hay algo más que Jonás.»  

3) Reflexión  
Estamos en tiempo de cuaresma. La liturgia privilegia los textos que pueden ayudarnos 
a convertirnos y a mudar vida. Aquello que más ayuda en la conversión son los hechos 
de la historia del pueblo de Dios. En el Evangelio de hoy, Jesús habla de dos episodios 
del pasado: el episodio de Jonás y el de la reina de Sabá, y los transforma en espejo para 
que la gente descubra en ellos el llamado de Dios a la conversión.  

• Lucas 11,29: La generación mala que pide una señal. Jesús llama ‘mala’ la generación, 
porque no cree en Jesús y vive pidiendo señales que puedan legitimar a Jesús como 
enviado de Dios. Jesús no quiere dar una señal, pues, en el fondo, si ellos piden una 
señal, es porque no quieren creer. La única señal que se dará es la señal de Jonás.  

• Lucas 11,30: La Señal de Jonás. La señal de Jonás tiene dos aspectos. El primero es lo 
que afirma el texto de Lucas en el evangelio de hoy. Jonás fue una señal para la gente 
de Nínive a través da su predicación. Al oír a Jonás, el pueblo se convirtió. Así, la 
predicación estaba siendo una señal para su gente, pero el pueblo no daba señales 
de conversión. El otro aspecto es lo que afirma el evangelio de Mateo, hablando del 
mismo episodio: “Porque si tres días y tres noches estuvo Jonás en el vientre de la 
ballena, también tres días y tres noches estará este Hombre en el seno de la tierra” 
(Mt 12,40). Cuando Jonás fue escupido sobre la playa, fue a anunciar la palabra de 
Dios a la gente de Nínive. Asimismo, después de la muerte y de la resurrección en el 
tercer día, la Buena Nueva será anunciada al pueblo de Judea.  

• Lucas 11,31: La Reina de Sabá. Enseguida, Jesús evoca la historia de la Reina de Sabá 
que vino de lejos para ver a Salomón y aprender de su sabiduría (cf. 1Rs 10,1-10). Y por 
dos veces Jesús afirma: “Y aquí está alguien mayor que Salomón”. “Y aquí está aquel 
que es mayor que Jonás”.  

• Un aspecto muy importante que está por detrás de esta discusión entre Jesús y los 
líderes de su gente es la manera diferente como él, Jesús, y sus adversarios se sitúan 
ante Dios. El libro de Jonás es una parábola que critica la mentalidad de aquellos que 
querían a Dios sólo para los judíos. En la historia de Jonás, los paganos se convirtieron 
ante la predicación de Jonás y Dios los acogió en su bondad y no destruyó la ciudad. 
Cuando vio que Dios acoge al pueblo de Nínive y no destruyó la ciudad, “Jonás sintió 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

un disgusto enorme. Irritado, rezó al Señor en estos términos: "¡Ah! ¡Yahvé! ¡Ya me lo 
decía yo cuando estaba en mi tierra! Por algo me adelanté a huir a Tarsis; porque sé 
que eres un Dios compasivo y clemente, paciente y misericordioso, que te 
arrepientes de las amenazas. Pues, bien, Señor, quítame la vida; más vale morir que 
vivir" (Jonás 4,1-3). Por esto, Jonás, era una señal para los judíos del tiempo de Jesús 
y continúa siendo una señal también para nosotros, los cristianos. Pues, 
imperceptiblemente, como en Jonás aparece también en nosotros una mentalidad 
según la cual nosotros los cristianos tenemos una especie de monopolio de Dios y 
que todos los demás deben volverse cristianos. Esto sería proselitismo. Jesús no pide 
que todos sean cristianos. Pide que todos sean discípulos (Mt 28,19), esto es, sean 
personas que como él, irradien y anuncien la Buena Nueva del amor de Dios para 
todos los pueblos alrededor (Mc 16,15).  

4) Para la reflexión personal  

• Cuaresma, tiempo de conversión. ¿Qué debe cambiar en la imagen que tengo de 
Dios? ¿Soy como Jonás o como Jesús?  

• Mi fe ¿en qué está basada? ¿En señales o en la palabra de Jesús?  

5) Oración final  
Crea en mí, oh Dios, un corazón puro, renueva en mi interior un espíritu firme; no me 
rechaces lejos de tu rostro, no retires de mí tu santo espíritu. (Sal 51,12-13)  

Lectio Divina: jueves, 26 de febrero 
de 2026 
Tiempo de Cuaresma  

1) Oración  
Puesto que sin ti nada podemos, concédenos, Señor, luz para distinguir siempre el bien 
y valor para ponerlo en práctica, a fin de que podamos vivir según tu voluntad. Por 
nuestro Señor Jesucristo...  

2) Lectura del santo Evangelio según Mateo 7,7-12  
Pedid y se os dará; buscad y hallaréis; llamad y se os abrirá. Porque todo el que pide 
recibe; el que busca, halla; y al que llama, se le abrirá. ¿O hay acaso alguno entre 
vosotros que al hijo que le pide pan le dé una piedra; o si le pide un pez, le dé una 
culebra? Si, pues, vosotros, siendo malos, sabéis dar cosas buenas a vuestros hijos, 
¡cuánto más vuestro Padre que está en los cielos dará cosas buenas a los que se las 
pidan!  
Por tanto, todo cuanto queráis que os hagan los hombres, hacédselo también vosotros 
a ellos; porque ésta es la Ley y los Profetas.  

3) Reflexión  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

El evangelio de hoy cita una parte del Sermón del Monte, la Nueva Ley de Dios que nos 
ha sido revelada por Jesús. El Sermón del Monte tiene la siguiente estructura:  

a) Mateo 5,1-16: La puerta de entrada: las bienaventuranzas (Mt 5,1-10) y la misión de 
los discípulos: ser la sal de la tierra y la luz del mundo (Mt 5,12-16).  

b) Mateo 5,17 a 6,18: La nueva relación con Dios: La nueva justicia (Mt 5,17-48) que no 
busca méritos en la práctica de la limosna, de la oración y del ayuno (Mt 6,1-18).  

c) Mateo 6,19-34: La nueva relación con los bienes de la tierra: no acumular (Mt 6,19-
21), no mirar el mundo con una de mirada sufriente (Mt 6,22-23), no servir a Dios y al 
dinero (Mt 6,24), no preocuparse por la comida y la bebida (Mt 6,23-34).  

d) Mateo 7,1-23: La nueva relación con las personas: no ver la brizna en el ojo del 
hermano (Mt 7,1-5); no tirar perlas a los puercos (Mt 7,6); el evangelio de hoy: no tener 
miedo a pedir cosas a Dios (Mt 7,7-11); y la Regla de Oro (Mt 7,12); escoger el camino 
difícil y estrecho (Mt 7,13-14), tener cuidado con los falsos profetas (Mt 7,15-20).  

e) Mateo 7,21-29: Conclusión; no sólo hablar, sino practicar (Mt 7,21-23); la comunidad 
construida sobre este fundamento quedará bien firme en la tempestad (Mt 7,24-27). 
El resultado de estas palabras es una nueva conciencia ante los escribas y los 
doctores (Mt 7,28-29).  

• Mateo 7,7-8: Las tres recomendaciones de Jesús. Tres recomendaciones: pedir, 
buscar y llamar a la puerta: "Pedid y se os dará; buscad y hallaréis; llamad y se os 
abrirá.” En general se pide algo a alguien. La respuesta depende tanto de la persona 
como de la insistencia del pedido. Buscar se hace orientándose hacia un criterio. 
Cuanto mejor sea el criterio, tanto mejor será la certeza de encontrar lo que se busca. 
Llamar a la puerta se hace con la esperanza de que alguien esté al otro lado de la 
casa. Jesús completa la recomendación ofreciendo la certeza de la respuesta: 
Porque todo el que pide recibe; el que busca, halla; y al que llama, se le abrirá”. Esto 
significa que cuando pedimos a Dios, El atiende nuestra petición. Cuando buscamos 
a Dios, Él se deja encontrar (Is 55,6). Cuando llamamos a la puerta de la casa de Dios, 
El atenderá.  

• Mateo 7,9-11: La pregunta de Jesús a la gente. “¿O hay acaso alguno entre vosotros 
que al hijo que le pide pan le dé una piedra; o si le pide un pez, le dé una culebra? ” 
Hablando a los padres y las madres de familia, les pide que hagan referencia a la vida 
de cada día. Entrelíneas, en las preguntas se adivina la respuesta de la gente que 
grita: “¡No!” Pues nadie da una piedra al hijo que pide un pan. No existe un padre o 
una madre que dé una serpiente al hijo o a la hija que le pide un pez: “Si, pues, 
vosotros, siendo malos, sabéis dar cosas buenas a vuestros hijos, ¡cuánto más vuestro 
Padre que está en los cielos dará cosas buenas a los que se las pidan!" Jesús nos 
llama malos para acentuar la certeza de ser atendidos por Dios cuando le pedimos 
algo. Pues si nosotros, que no somos santos ni santas, sabemos dar cosas buenas a 
los hijos, cuánto más el Padre del cielo. Esta comparación tiene como objetivo 
sacarnos dudas respecto del resultado de la oración dirigida a Dios con confianza. 
¡Dios nos atenderá! Lucas añade que Dios nos dará al Espíritu Santo (Lc 11,13)  

• Mateo 7,12: A La Regla de Oro. "Por tanto, todo cuanto queráis que os hagan los 
hombres, hacédselo también vosotros a ellos; porque ésta es la Ley y los Profetas." 
Este es el resumen de todo el Antiguo Testamento, de la Ley y de los profetas. Es el 
resumen de todo lo que Dios nos tiene que decir, el resumen de toda la enseñanza 
de Jesús. Esta Regla de Oro no se encuentra sólo en la enseñanza de Jesús, sino 

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

también, de una manera o de otra, en todas las religiones. Responde al sentimiento 
más profundo y más universal del ser humano.  

4) Para la reflexión personal  

• Pedir, buscar, llamar a la puerta: ¿cómo rezas tú y cómo conversas con Dios?  

• ¿Cómo vives la Regla de Oro?  

5) Oración final  
Te doy gracias Señor por tu amor y tu verdad, pues tu promesa supera a tu renombre. 
El día en que grité, me escuchaste, aumentaste mi vigor interior. (Sal 138,2-3)  

Lectio Divina: viernes, 27 de febrero 
de 2026 

1) Oración inicial  
Que tu pueblo, Señor, como preparación a las fiestas de Pascua se entregue a las 
penitencias cuaresmales, y que nuestra austeridad comunitaria sirva para la 
renovación espiritual de tus fieles. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Mateo 5,20-26  
Porque os digo que, si vuestra justicia no es mayor que la de los escribas y fariseos, no 
entraréis en el Reino de los Cielos.  
Habéis oído que se dijo a los antepasados: No matarás; y aquel que mate será reo ante 
el tribunal. Pues yo os digo: Todo aquel que se encolerice contra su hermano, será reo 
ante el tribunal; pero el que llame a su hermano 'imbécil', será reo ante el Sanedrín; y el 
que le llame 'renegado', será reo de la gehenna de fuego. Si, pues, al presentar tu 
ofrenda en el altar te acuerdas entonces de que tu hermano tiene algo contra ti, deja 
tu ofrenda allí, delante del altar, y vete primero a reconciliarte con tu hermano; luego 
vuelves y presentas tu ofrenda. Ponte enseguida a buenas con tu adversario mientras 
vas con él por el camino; no sea que tu adversario te entregue al juez y el juez al 
guardia, y te metan en la cárcel. Yo te aseguro: no saldrás de allí hasta que no hayas 
pagado el último céntimo.  

3) Reflexión  
El texto del evangelio de hoy forma parte de una unidad mayor de Mt 5,20 a Mt 5,48. En 
esta Mateo muestra como Jesús interpreta y explica la Ley de Dios. Por cinco veces 
repite la frase: " Habéis oído que se dijo a los antepasados" (Mt 5,21. 27.33.38.43). Un poco 
antes había dicho: “No piensen que he venido a acabar con la Ley y los Profetas. No he 
venido a acabar, sino a darles pleno cumplimiento” (Mt 5,17). La actitud de Jesús ante la 
ley es, al mismo tiempo, de ruptura y de continuidad. Rompe con las interpretaciones 
erradas, pero mantienen firme el objetivo que la ley quiere alcanzar: la práctica de 
justicia mayor es el Amor.  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

• Mateo 5,20: La justicia mayor que la justicia de los fariseos. Este primer versículo da 
la llave general de todo lo que sigue en el conjunto de Mt 5,20-48. La palabra Justicia 
no aparece ni una vez en Marcos, y siete veces en el Evangelio de Mateo (Mt 3,15; 
5,6.10.20; 6,1.33; 21,32). Esto tiene que ver con la situación de las comunidades para las 
cuales Mateo escribe. El ideal religioso de los judíos de la época era "ser justo ante 
Dios". Los fariseos enseñaban: “¡La persona alcanza la justicia ante Dios cuando llega 
a observar todas las normas de la ley en todos sus detalles!" Esta enseñanza 
engendraba una opresión legalista y traía mucha angustia para las personas, pues 
era muy difícil que alguien observara todas las normas (cf. Rom 7,21-24). Por esto, 
Mateo recoge las palabras de Jesús sobre la justicia, mostrando que tiene que 
superar la justicia de los fariseos (Mt 5,20). Para Jesús, la justicia no viene de lo que 
yo hago por Dios observando la ley, sino más de lo que Dios hace por mí, 
acogiéndome como hijo o hija. El nuevo ideal que Jesús propone es éste: "Ser 
perfecto como el Padre del cielo es perfecto" (Mt 5,48). Esto quiere decir: yo seré justo 
ante Dios, cuando procuro acoger y perdonar a las personas como Dios me acoge y 
me perdona, a pesar de mis defectos y pecados.  

• Por medio de cinco ejemplos bien concretos, Jesús mostrará cómo hacer para 
alcanzar esta justicia mayor que supera la justicia de los escribas y de los fariseos. 
Como veremos, el evangelio de hoy trae el primer ejemplo relacionado con la nueva 
interpretación del quinto mandamiento: ¡No matarás! Jesús va a revelar lo que Dios 
quería cuando entregó este mandamiento a Moisés.  

• Mateo 5,21-22: La ley dice "¡No matarás!" (Ex 20,13) Para observar plenamente este 
quinto mandamiento no basta evitar el asesinato. Es preciso arrancar de dentro de 
sí todo aquello que de una manera o de otra puede llevar al asesinato, como por 
ejemplo, rabia, odio, deseo de venganza, explotación, insulto, etc.  

• Mateo 5,23-24: El culto perfecto que Dios quiere. Para poder ser aceptado por Dios y 
estar unidos a él, es preciso estar reconciliado con el hermano, con la hermana. Antes 
de la destrucción del Templo, en el año 70, cuando los judíos cristianos participaban 
en las romerías a Jerusalén para hacer sus ofrendas al altar y pagar sus promesas, 
ellos se acordaban siempre de esta frase de Jesús. En los años 80, en el momento en 
que Mateo escribe, el Templo o el Altar no existían ya. Habían sido destruidos por los 
romanos. La comunidad y la celebración comunitaria, pasan a ser el Templo y el Altar 
de Dios.  

• Mateo 5,25-26: Reconciliar. Uno de los puntos en que el Evangelio de Mateo más 
insiste es la reconciliación. Esto muestra que, en las comunidades de aquella época, 
había muchas tensiones entre grupos radicales con tendencias diferentes y hasta 
opuestas. Nadie quería ceder ante el otro. No había diálogo. Mateo ilumina esta 
situación con palabras de Jesús sobre la reconciliación que piden acogida y 
comprensión. Pues el único pecado que Dios no consigue perdonar es nuestra falta 
de perdón hacia los otros (Mt 6,14). Por esto, procure la reconciliación, antes que sea 
demasiado tarde.  

4) Para la reflexión personal  

• ¡Hoy son muchas las personas que gritan "Justicia!" ¿Qué sentido tiene para mí la 
justicia evangélica?  

• ¿Cómo me comporto delante de los que no me aceptan como soy? ¿Cómo se ha 
comportado Jesús delante los que no lo han aceptado?  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

5) Oración final  
Desde lo hondo a ti grito, Yahvé: ¡Señor, escucha mi clamor! ¡Estén atentos tus oídos a 
la voz de mis súplicas! (Sal 130,1-2)  

Lectio Divina: sábado, 28 de febrero 
de 2026 
Tiempo de Cuaresma  

1) Oración inicial  
Dios, Padre Eterno, vuelve hacia ti nuestros corazones, para que, consagrados a tu 
servicio, no busquemos sino a ti, lo único necesario, y nos entreguemos a la práctica de 
las obras de misericordia. Por nuestro Señor.  

2) Lectura del santo Evangelio según Mateo 5,43-48  
Habéis oído que se dijo: Amarás a tu prójimo y odiarás a tu enemigo. Pues yo os digo: 
Amad a vuestros enemigos y rogad por los que os persigan, para que seáis hijos de 
vuestro Padre celestial, que hace salir su sol sobre malos y buenos, y llover sobre justos 
e injustos. Porque si amáis a los que os aman, ¿qué recompensa vais a tener? ¿No 
hacen eso mismo también los publicanos? Y si no saludáis más que a vuestros 
hermanos, ¿qué hacéis de particular? ¿No hacen eso mismo también los gentiles? 
Vosotros, pues, sed perfectos como es perfecto vuestro Padre celestial.  

3) Reflexión  
En el evangelio de hoy vemos como Jesús interpreta el mandamiento “No matarás” 
para que su observancia lleve a la práctica del amor. Además de “No matarás” (Mt 5,21), 
Jesús cita otros cuatro mandamientos del antigua ley: no cometerás adulterio (Mt 5,27), 
no jurarás en falso (Mt 5,33), ojo por ojo, diente por diente (Mt 5,38) y, en el evangelio de 
hoy: “Amarás a tu prójimo y odiarás a tu enemigo” (Mt 5,43). Así, por cinco veces en 
conjunto, Jesús critica y completa la manera antigua de observar estos mandamientos 
y apunta hacia un camino nuevo para alcanzar el objetivo de la ley que es la práctica 
del amor (Mt 5,22-26; 5, 28-32; 5,34-37; 5,39-42; 5,44-48).  

• Amar a los enemigos. En el Evangelio de hoy, Jesús cita la antigua ley que decía: 
“Amarás a tu prójimo y odiarás a tu enemigo”. Este texto no se encuentra tal cual en 
el Antiguo Testamento. Se trata más bien de una mentalidad reinante, segundo la 
cual la gente no veían ningún problema en que una persona odiara a su enemigo. 
Jesús no está de acuerdo y dice “Pero yo les digo Amad a vuestros enemigos y rogad 
por los que os persigan”. Y expone la motivación: “Pues, si amáis a los que os aman, 
¿qué recompensa vais a tener? Los cobradores de impuestos ¿no hacen eso mismo? 
Y si no saludáis más que a vuestros hermanos, ¿qué hacéis de particular? ¿No hacen 
eso mismo los gentiles? Vosotros, pues, sed perfectos como es perfecto vuestro 
Padre celestial.” Jesús nos lo muestra. En la hora de ser crucificado observó aquello 
que enseñó.  

http://www.ocarm.org/es


www.ocarm.org/es 

• Padre, ¡perdona! ¡Ellos no saben lo que hacen! Un soldado tomó la mano de Jesús en 
el brazo de la cruz, clavó un clavo y empezó a dar golpes. Varias veces. Salí sangre. El 
cuerpo de Jesús se contorcía de dolor. El soldado, un mercenario, ignorante, ajeno a 
lo que estaba haciendo y a lo que estaba ocurriendo alrededor, continuaba dando 
golpes como si fuera un trozo de pared de la casa y estuviera colgando un cuadro. 
En ese momento Jesús pidió por el soldado que lo torturaba y dirigió esta plegaria a 
su Padre: “¡Padre, perdona! No saben lo que hacen”. Amó al soldado que lo mataba. 
Por más que quisiesen, la falta de humanidad no logró apagar en Jesús la 
humanidad y el amor. Lo tomaron, escupieron en su rostro, le rieron a la cara, 
hicieron de él un rey payaso con una corona de espinas sobre la cabeza, lo torturaran, 
lo obligaron a ir por las calles como un criminal, tuvo que oír los insultos de las 
autoridades religiosas, en el calvario lo dejaron totalmente desnudo a la vista de 
todos y de todas. Pero el veneno de la falta de humanidad no consiguió alcanzar la 
fuente de amor y de humanidad que brotaba desde dentro de Jesús. El agua del 
amor que brotaba desde dentro era más fuerte que el veneno del odio que venía de 
fuera. Mirando a aquel soldado Jesús tuvo dolor y rezó por él y por todos: “¡Padre 
perdona!” Y hasta añadió una disculpa: “No saben lo que hacen”. Jesús se hizo 
solidario con aquellos que lo torturaban y maltrataban. Era como el hermano que va 
con sus hermanos ante el juez y él, víctima de sus hermanos, dice al juez: “Son mis 
hermanos, sabe usted, son unos ignorantes. Perdónelos. ¡Se mejorarán!” Amó al 
enemigo.  

• Sed perfecto como el Padre del cielo es perfecto. Jesús no quiere solamente un 
cambio superficial, porque nada cambiaría. Él quiere cambiar el sistema de la 
convivencia humana. La Novedad que quiere construir viene de la nueva experiencia 
que tiene de Dios como Padre lleno de ternura ¡que acoge a todos! Las palabras de 
amenazas contra los ricos no pueden ser para los pobres una ocasión de venganza. 
Jesús manda tener la actitud contraria: “¡Amad a vuestros enemigos!" El verdadero 
amor no puede depender de lo que yo recibo del otro. El amor debe querer el bien 
del otro independientemente do lo que él hace por mí. Pues así es el amor de Dios 
por nosotros.  

4) Para una reflexión personal  

• Amar a los enemigos. ¿Será que soy capaz de amar a mis enemigos?  

5) Oración final  
Dichosos los que caminan rectamente, los que proceden en la ley de Yahvé. Dichosos 
los que guardan sus preceptos, los que lo buscan de todo corazón. (Sal 119,1-2) 

http://www.ocarm.org/es

